
1 
 

INTRODUCCIÓN. GRITA EL VENTRÍLOCUO: “¡ESTE ES MI MUNDO!” 

 

En la primera década del siglo XXI nos habíamos 
acostumbrado a escuchar en los medios de comunicación el 
término “eje del mal”. Se trataba, probablemente, de un eje 
imaginario que entrelazaba a varios países soberanos cuyos 
gobiernos eran internacionalmente reconocidos; con los que había 
intercambios económicos, culturales, políticos… incluso se hablaba 
de alguno de ellos como de un fiel aliado de Occidente. Pero una 
mañana otoñal se desplomaron dos torres gemelas en Nueva York, 
aparentemente a causa de un ataque suicida planeado y ejecutado 
por una vigorosa organización cuyos miembros, desparramados 
por todo el planeta, podían llevar a cabo las operaciones más 
arriesgadas utilizando la más alta tecnología. El montaje fue 
preparado con tanta desgana que ya a las pocas semanas del 
trágico derrumbe nadie se creía la historia oficial, a excepción de la 
mayoría de los musulmanes sunnis, que aún hoy siguen 
convencidos de que el infortunado suceso se debió a la intrépida 
maniobra de sus hermanos correligionarios investidos de un cierto 
toque terrorista. Unos se sintieron orgullosos de que hubiesen sido 
los musulmanes los que hubieran asestado tan doloroso golpe al 
corazón de Occidente; y otros, quizás la mayoría, se alinearon con 
el FBI y la CIA para dejar claro de esta forma que Islam es paz, 
sumisión, y que esos grupos incontrolados debían ser puestos en 
cuarentena; y a todos les pareció que Guantánamo era una buena 
opción. Pero lo cierto es que un mes después del atentado un 
grupo de especialistas y de científicos norteamericanos 
presentaban públicamente un CD en el que a través de 
filmaciones, análisis, entrevistas y testimonios se mostraba 
claramente que el gobierno americano, sirviéndose de ciertos 
elementos internos y externos, se había auto-atentado, 
produciendo un escenario apocalíptico con el que exigir un cheque 
en blanco al mundo entero.  

Las cosas habían llegado demasiado lejos y había que 
organizar un nuevo orden mundial en el que apareciesen dos Islam 



2 
 

-uno aceptable para Occidente, colaborador y amante de sus 
valores; siempre con un portavoz en los diálogos inter-religiosos 
apoyando las resoluciones finales que reforzasen la hermandad 
islámico-judeo-cristiana alrededor de un mismo dios al que no se 
podía llamar Allah para no herir susceptibilidades. Mientras los 
judíos masacraban a los musulmanes palestinos y los ejércitos 
cristianos invadían medio Oriente Medio, los musulmanes no 
paraban de aplaudir y de pronunciar panegíricos a sus 
correligionarios monoteístas. Para entonces los lobbies judíos ya 
habían acuñado el término “sionismo” -una especie de saco roto 
en el que echaban sus desmanes, pues también en el judaísmo 
había quienes se excedían y se olvidaban de que ante todo Dios es 
amor. Al comienzo de las sesiones los obispos cristianos se 
santiguaban en el nombre del Padre, del Hijo y del Espíritu Santo; 
los ‘ulamah sunnis decían que en el Nombre de Allah; y los judíos 
recordaban alguna frase del Talmud, sugerente y esotérica, con la 
que comenzar sus disertaciones. Frente a este Islam se erigía otro -
amenazador, radical y terrorista, inadmisible para Occidente, que 
pasaría a ser el Islam falso, encubridor del mensaje profético que 
ante todo estratificaba la revelación divina en base a un orden 
cronológico incuestionable: Judaísmo-Cristianismo… e Islam.  

El concepto de terrorismo islámico iba a sufrir 
consecuentemente alguna que otra matización, de forma que si en 
un principio los terroristas eran aquellos que utilizaban las armas 
para apoyar sus argumentos, más tarde recibirían esta misma 
denominación aquellos que negasen la validez de sus dos 
hermanas mayores. A la tuerca terrorista seguían dándole vueltas 
y ahora resultaban ser sospechosos de terrorismo los que 
mostraban reticencias a la hora de asistir a los diálogos inter-
religiosos, los que se dejaban crecer la barba, los que desdeñaban 
las modas y, sobre todo, los que no participaban en los “eventos” 
culturales más destacados.   

 Audacia, siempre audacia -máxima preferida de los judíos, 
que más tarde adoptarían las logias masonas para continuar el 
trabajo de los “arquitectos”. Algo parecido había hecho Nerón con 



3 
 

los cristianos. ¿Quién habría osado acusar al emperador de haber 
incendiado la capital de su imperio, el símbolo del poder romano? 
La audacia, también en este caso, fue tan audaz que unos y otros 
decidieron seguirle la corriente al monarca, pagándolo con sus 
vidas los cristianos, declarados radicales y terroristas por los 
servicios secretos del emperador. 

Todo ello nos hace ver que en torno a ese eje del mal no han 
dejado de girar países, pueblos, individuos, teorías, religiones, 
lenguas… que en su momento supusieron una clara confrontación 
con los audaces poderes investidos de legitimidad divina. Durante 
años Saddam Hussein era presentado ante los medios de 
comunicación occidentales como un aliado, como un instrumento 
de justicia y de civilización. Ahí están sus fotos en las que estrecha 
la mano de Rumsfeld, y ahí están los noticieros alabando el coraje 
de los soldados iraquís en su intento de tomar parte del territorio 
iraní en torno al Golfo Pérsico… hasta que fue ahorcado ante las 
cámaras de televisión de medio mundo. Resultó que Iraq formaba 
parte del eje del mal, poseía armas de destrucción masiva y los 
servicios de inteligencia occidentales disponían de evidencia 
suficiente para concluir que su objetivo eran las capitales 
europeas. Todo el mundo veía asombrado cómo ese absurdo 
argumento podía ser esgrimido sin el menor reparo por los líderes 
occidentales, supuestamente mejor informados que nosotros y 
con mayor capacidad analítica. Estaba claro que Iraq, que sufría un 
boicot de años, no tenía armas de destrucción masiva, y ni siquiera 
contaba con un ejército convencional; pero se trataba, en 
definitiva, de acabar con el mal. Lo mismo ocurrió con Afganistán, 
y lo mismo querían que ocurriese con el resto de Oriente Medio. 
Pero resultó ser Oriente y Medio, y tuvieron que conformarse con 
unas guerras en las que perdieron miles de soldados y de las que 
no obtuvieron sino un devastador desprestigio internacional. De 
nuevo, fueron los musulmanes sunnis los que consolaron a 
América y a sus aliados europeos pagando los gastos de estas 
guerras, sosteniendo sus monedas y estrechando los lazos de 
amistad y colaboración.  



4 
 

Por otra parte, parece obvio que si existe un eje del mal, 
debería existir un eje del bien. Según la ecuación de los 
ventrílocuos que hablan por Occidente y mueven sus bracitos, este 
eje del bien, luminoso y resplandeciente como una estrella fugaz, 
atravesaría la tierra uniendo América con Europa y creando una 
fuerza centrípeta que atraería a Japón, Australia, Canadá y los 
países árabes del Golfo -un ciclón que iría engullendo a gran parte 
de África, de América del Sur y de Asia.  

Parecía que el nuevo orden mundial iba a ser definitivo y 
planetario. Para ello se preparó, con más ganas y profesionalidad 
que en el caso de la torres gemelas, la primavera árabe -trágico y 
sangriento eufemismo de un bien orquestado todos-contra-todos. 
Esta vez no hicieron falta ejércitos extranjeros. Los ventrílocuos 
veían con agrado cómo el escenario de las cruzadas volvía a 
repetirse mil años más tarde -musulmanes contra musulmanes; 
árabes contra árabes. Sin embargo, la ecuación volvía a dar 
resultado erróneo, y Siria e Irán impedían que ese eje “del bien” 
atravesase sus territorios; y para colmo de ejes del mal Iraq se 
alineaba con sus dos vecinos. Por su parte, Rusia y China adquirían 
una nueva identidad al oponerse a Occidente, apoyando a Siria con 
su veto y con sus armas. Definitivamente, la ecuación se había 
descompensado más de la cuenta. El eje “del bien” decide batirse 
en retirada y planear otro orden mundial, otra primavera, otra 
guerra… algo que les haga recobrar de nuevo el protagonismo. 

A nosotros nos parece bien esa visión dualista de dos ejes 
imaginarios y enfrentados, representantes del bien y del mal. 
Quizás no sea una visión muy original, pues trae reminiscencias del 
maniqueísmo, pero es, en definitiva, la forma más clara y acertada 
de presentar la realidad. El dilema que ahora se plantea es saber si 
ese eje del bien y ese eje del mal que nos han presentado los 
ventrílocuos, los controladores de Occidente, corresponde con el 
bien y el mal definido por el Creador del Universo, la única Entidad 
no aprisionada en el subjetivismo humano.  

Al hacernos la pregunta acerca de si Occidente puede 
representar el eje del bien, nos asaltan imágenes inquietantes, 



5 
 

datos sobrecogedores, cifras alarmantes. No podemos evitar que 
desde lo más hondo de nuestro interior surja una voz sofocada por 
el llanto, por la rabia y por la ira que va desgranando, uno a uno, 
los desmanes que estos ventrílocuos, que estos lobbies judíos, han 
perpetrado valiéndose de los bracitos sin vida de sus muñecos 
occidentales.  

Pregunta aterrada nuestra voz: ¿Puede Occidente representar 
el bien después de haber exterminado a cientos de pueblos de 
América; después de haber borrado las huellas de su 
conocimiento, de sus culturas, de su arte; después de haberles 
impuesto sus lenguas; después de haber esclavizado a millones de 
africanos por el mero hecho de ser negros y haberlos enviado al 
nuevo mundo para trabajar y morir en sus plantaciones; después 
de haber organizado dos guerras mundiales, en las que perdieron 
la vida más de 100 millones de seres humanos; después de haber 
arrojado un arma de destrucción masiva que segó la vida de 300 
mil personas en escasos minutos; después de haber aniquilado a 
los aborígenes de Australia y Nueva Zelanda, arrebatándoles, como 
en América, sus tierras, su pasado, su historia y sus creencias; 
después de haber asolado Vietnam, Laos, Camboya y después de 
haber arrasado sus campos de cultivo; después de haber quemado 
en hogueras a sus mejores hombres solamente por decir “la tierra 
se mueve” o “Dios es uno”; después de haber mancillado a la 
naturaleza envenenando sus aguas, contaminado su aire, 
exterminando cientos de especies y llenando los fondos marinos 
de bidones con material radioactivo? 

Responden gritando los ventrílocuos: ¡Este es nuestro mundo! 
¡No tenemos otro juez que nuestro deseo! 

No habrá otra solución que diseñar un nuevo patrón 
interpretativo y superponerlo sobre la historia para ver quién ha 
otorgado a Occidente el derecho a establecer el eje del bien y el 
eje del mal; quién ha investido a Occidente con la prerrogativa de 
juzgar a las naciones del mundo. Habrá que desenmascarar a esos 
ventrílocuos y arrebatarles su muñeco para que pueda éste vivir 



6 
 

por sí mismo y buscar su destino en la armonía y la fraternidad con 
el resto del mundo. 

 
 

 

 
 
1. PROFECÍA Y CHAMANISMO 

 

El hombre ha estado siempre rodeado de ángeles, de Libros 
Revelados y de Profetas. Fueron estas entidades multi-ontológicas 
las que le enseñaron a valerse del fuego, del barro y del hierro; a 
construir embarcaciones; a diferenciar los elementos beneficiosos 
que hay en la naturaleza de los dañinos, y a servirse de unos y de 
otros; le advirtieron del susurro del shaytán y le mostraron en qué 
consiste la rectitud; le señalaron al cielo y a sus constelaciones y le 
revelaron la forma de medir el tiempo y de dividirlo en años, 
meses, semanas y días; le iniciaron en la agricultura y en la 
construcción, y en todo aquello que necesitaba para establecer 
sociedades y vivir en un medio que le hubiera resultado 
desesperadamente hostil de no haber sido por las herramientas y 
el conocimiento con los que se le proveyó. Toda esta enseñanza, 
contenida en el Relato Profético, será sistemáticamente olvidada 
por el hombre, haciéndole adorar a esas entidades con las que ha 
convivido y de las que ha recibido la sabiduría y la guía. Es el olvido 
chamánico -elimina al Agente y deifica a los intermediarios. Este 
hecho, largamente comprobado en la historia de la humanidad, 
nos lleva a establecer una plantilla que podamos superponer sobre 
cualquier acontecimiento, sobre cualquier personaje,  ideología o 
doctrina y comprobar, así, su procedencia profética o chamánica; 
ya que todo aquello que no es Profecía, es chamanismo.  

Lo primero que evoca en nuestra mente esta palabra es la 
figura de brujos mejicanos o siberianos danzando alrededor de una 
hoguera o recitando fórmulas sagradas. Sin embargo, y aun a pesar 
de ser una imagen correcta, el término “chamanismo” abarca en sí 



7 
 

un significado mucho más amplio y se opone al método profético 
como la magia se opone a la Revelación. Cuando los magos de 
Fira’un arrojaron sus cuerdas y sus palos y éstos se convirtieron en 
serpientes que reptaban con gran rapidez, Musa (a.s) temió que 
los signos que su Señor le había dado no fueran suficientes para 
desbaratar aquel poder, aquella “realidad” que serpenteaba ante 
sus aterrados ojos. El corazón de Musa (a.s.) se estremeció. La 
magia funciona obnubilando el entendimiento y sumergiéndolo en 
las profundas aguas de la sugestión, donde la realidad es 
distorsionada y deformada, haciéndonos creer que el movimiento 
es quietud y la quietud movimiento; que el fuego es agua y el agua 
es fuego. En este sentido, la magia es el principal instrumento del 
Dayyal, del gran encubridor; pero no siempre actúa de esta forma. 
Está la magia del brujo, pero también la del filósofo, con su poder 
dialéctico; la del místico, con sus visiones sobrenaturales y sus 
trances; la del racionalista, con su poder analítico; la del 
demagogo, con sus programas de gobierno; la del científico, con 
sus artilugios que vuelan, fotografían galaxias, miden la presión 
sanguínea, computan los datos electrónicamente, o almacenan 
miles de libros en un centímetro cuadrado de silicona. Todos ellos 
son chamanes en el sentido que velan la existencia del Creador y 
presentan un universo regido por leyes, espíritus, misterios, 
fuerzas ocultas que sólo ellos conocen y controlan a través de la 
magia, el intelecto, la contemplación o los raptos místicos.  

El chamanismo es siempre sacerdotal. Hay una casta de 
pastores y prelados, de hechiceros y santos, de tecnócratas y 
académicos, que constantemente desmantela el tawhid (la 
Unicidad absoluta del Creador) y el orden social, político y 
económico que de él deriva. Frente a la sencillez y la hermandad 
que imperaban en las sociedades que los Profetas establecieron, 
las castas sacerdotales erigen bastiones de soberbia en los que se 
asientan y viven en la más escandalosa opulencia. De las palabras 
de Isa (a.s.): 

 



8 
 

No os hagáis tesoros en la tierra, donde la polilla y el orín 
corrompen y donde ladrones minan y hurtan; sino haceros 
tesoros en el cielo, donde ni la polilla ni el orín corrompen, y 
donde ladrones no minan ni hurtan. Porque donde esté 
vuestro tesoro, allí estará también vuestro corazón. 

Mateo 6:19-21 
 

Y vino un escriba y le dijo: Maestro, te seguiré a donde 
quiera que vayas. Jesús le respondió: Los zorros tienen 
guaridas, y las aves del cielo nidos; mas el hijo del hombre no 
tiene donde recostar su cabeza. 

Mateo 8:19-20 
 

los chamanes con mitra construyeron el Vaticano y miles de 
palacios más donde guardar sus tesoros. Robaron el tawhid y lo 
adaptaron a su ávido deseo de cobrar el diezmo y legislar, en el 
nombre de Dios, las leyes que rigiesen los asuntos de los hombres. 
Los chamanes con turbante, en su desprecio por la vida de este 
mundo, construyeron Top Kapı, un suntuoso palacio a orillas del 
Bósforo, en Estambul. Hoy es un museo, y los lobbies judíos 
deciden la política de Ankara. Por su parte, los chamanes 
académicos no han dejado de construir catedrales y palacios en 
forma de universidades, observatorios astronómicos, centros de 
investigación espacial, centrales nucleares… apoyados “en su 
búsqueda del conocimiento” por laboriosos ratones de biblioteca 
desperdigados por el mundo entero con la secreta misión de robar 
manuscritos, libros, mapas, tablillas; de fotografiar inscripciones; 
de borrar u ocultar los vestigios que pudieran contradecir su 
cosmogonía; de preparar invasiones con la disimulada finalidad de 
eliminar pruebas y de llenar de valioso material sus departamentos 
de arqueología e historia antigua. 

Estas castas sacerdotales han roto el equilibrio profético 
instaurando el monacato, el ascetismo, las drogas y las prácticas 
chamánicas con el fin de obtener poderes sobrenaturales que 
justifiquen su “divinidad”. Musa (a.s) tenía una gran familia a la 
que procuraba el sustento trabajando de sol a sol; mantenía 
relaciones sexuales con sus esposas y se ocupaba de la educación 



9 
 

de sus hijos; y mientras realizaba todas estas tareas propias de la 
condición humana -de la fiṭrah- recordaba a su Creador; recordaba 
su condición de siervo; recordaba la muerte y el Más Allá; 
suplicaba la guía, el perdón y el conocimiento; y cumplía sumiso las 
órdenes de su Señor. 

En una ocasión en la que ‘Umar ibn al-Jaṭṭab visitó al Profeta 
Muhammad (s.a.s), éste yacía dormido en un colchón hecho de 
cuerdas. Al verle así, ‘Umar comenzó a llorar. Su llanto despertó al 
Profeta quien al verle empapado en lágrimas le preguntó: “¿Qué 
sucede, Oh ‘Umar? ¿Por qué lloras de esta manera?” ‘Umar le 
respondió: “Los reyes viven en palacios y duermen en colchones 
de plumas y sábanas de seda, mientras que el Mensajero de Allah 
tiene marcadas en su espalda las cuerdas sobre las que se 
acuesta.” El Profeta sonrió con inmensa ternura y le dijo: “Mira 
‘Umar, no te preocupes por las casas de este mundo; antes bien, 
procura construirte un palacio en la Otra Vida.” No encontraremos 
otra enseñanza en la vida de los Profetas. Todos ellos trabajaron 
para ganarse la vida; nunca pidieron dinero a cambio de transmitir 
el Mensaje Divino; estaban casados y tenían hijos; lucharon en el 
Camino de Allah; denunciaron la injusticia y los privilegios; vivían 
como el resto de sus conciudadanos o aún más pobremente; 
cuando hablaban de ellos mismos, decían: 

 

Pero no soy más que un advertidor y alguien que anuncia buenas 
nuevas a la gente que cree. 

Qur’an 7:188 
 

¿En nombre de quién los místicos de todas las tendencias se 
han impuesto el monacato, el celibato, el retiro y el ascetismo? De 
nuevo vemos la tendencia sacerdotal a desequilibrar la sunnah 
profética, su práctica, su modelo de comportamiento. 

 

Luego, enviamos tras sus huellas a Nuestros Mensajeros e 
hicimos que viniera Isa, el hijo de Mariam, al que le dimos el Inyil. 

Y pusimos en los corazones de los que le seguían compasión y 
misericordia; y el monacato fue una innovación suya que 



10 
 

nosotros no les prescribimos; lo que les prescribimos fue 
únicamente que buscasen el beneplácito de Allah. Pero no lo 

hicieron debidamente. A los que de ellos creyeron les daremos su 
recompensa, pero eran muchos los rebeldes. 

Qur’an 57:27 
 

El Todopoderoso ha creado este universo y todo lo que hay en 
él con la verdad y de la mejor manera; por lo tanto, desatender 
nuestra propia naturaleza e imponernos otra diferente por 
considerarla mejor, es un acto de ignorancia y de soberbia que 
sólo puede llevarnos a la destrucción. 

Si comparásemos a los indios brujos de América con Buda o 
Lao Tse, no encontraríamos entre ellos, a simple vista, semejanza 
alguna que justificase tan insólito paralelismo. Sin embargo, tanto 
unos como otros son chamanes, ya que todos ellos encubren la 
existencia del Creador y la substituyen por su magia o su 
misticismo filosófico.  

Tanto Buda como el chamán indio representan la última 
estación a la que puede aspirar el ser humano, ya que alcanzar el 
estado de “buda” significa devenir el Absoluto, de la misma forma 
que llegar al grado de chamán significa tener asidas las riendas con 
las que dirigir a los espíritus.  

Ante el atractivo -pero también el desconcierto- que supuso 
en Occidente la llegada de las corrientes filosóficas orientales, 
especialmente el budismo y el propio Buda -un tipo de semidiós 
cuya vida, rodeada de leyenda, estaba marcada por sucesos 
extraordinarios- muchos prefirieron interpretar tan sorprendente 
fenómeno arguyendo que se trataba de diferentes 
manifestaciones de una misma realidad transcendental. Prueba de 
ello, esgrimían, era el hecho de que en los escritos Vedas de La 
India, o en los sutras de Buda, o en el Tao Te King taoísta había 
rastros de tawhid, sin tener en cuenta que el chamanismo es una 
forma distorsionada de la Profecía -única fuente de inspiración que 
tiene el hombre. Cuando las corrientes chamánicas no sufren una 
deformación radical que las aleje de la revelación convirtiéndolas 



11 
 

en meras leyendas, portan en su estructura mítica un cierto tawhid 
y muchos de los hitos proféticos. El hombre no puede salirse de las 
coordenadas espacio-tiempo ni puede imaginar o pensar algo 
fuera de ellas, y de la misma forma su estructura cognoscitiva no 
puede operar al margen del Relato Profético. 

Sin embargo, la Profecía funciona de otro modo. Desde el 
comienzo de su misión todos los Profetas declaran abierta y 
públicamente su condición de mensajeros y de siervos, de 
transmisores de un mensaje procedente del Creador del universo 
que repiten sin añadir o quitar una sola tilde.  

 

Di: Yo sólo soy un advertidor y no hay dios sino Allah, el Único, el 
Dominante. El Señor de los cielos y de la tierra y de lo que hay 

entre ambos; el Irresistible, el Perdonador. 
Qur’an 38:65-66 

 

Buda vivió en bosques y selvas de La India durante años, y allí 
recibió la enseñanza de al menos siete maestros que le iniciaron en 
la meditación, el control de la respiración y otras prácticas 
chamánicas. Durante todo ese tiempo su vida transcurrió en una 
total reclusión y en el más severo ascetismo. Los Profetas, en 
cambio, no tienen maestros, pues les enseña Allah a través de la 
inspiración y de los ángeles, especialmente Yibril. No son 
entrenados, sino elegidos. No alcanzan su rango de Profetas a 
través de prácticas ascéticas o intelectuales. El Altísimo elige a Sus 
enviados y los afirma en su misión poniendo certitud en sus 
corazones y guiándoles con el Libro que se les revela y con la 
hikmah -sabiduría aplicada- que les devuelve a la fiṭrah, a la 
naturaleza propia del ser humano. Los Profetas no buscan la 
Profecía; antes de recibirla son hombres corrientes que, en 
muchos casos, pasan desapercibidos entre sus conciudadanos. El 
último Mensajero de Allah, Muhammad (s.a.s), era huérfano e 
iletrado. ¿Quién podía imaginar entonces, cuando de joven 
caminaba por las calles de Mekkah, solo y sin una familia que le 
diera fuerza, que un día el Todopoderoso lo elevaría al rango más 
alto y le haría el Sello de la Profecía? Es cierto que era un hombre 



12 
 

respetado por su honestidad y su veracidad, pero de ahí a ser 
elegido para llevar el último mensaje del Altísimo a toda la 
humanidad había un abismo que muchos no lograron franquear 
nunca.  

 

No esperabas que te fuera revelado el Libro; no es sino una 
misericordia de tu Señor. 

Qur’an 28:86 
 

A través de prácticas y ejercicios ascéticos, Buda alcanzó un 
estado mental que él identificó con la “realización espiritual”, con 
la “iluminación”, con el nirvana. Pero lo que de cierto hay en todo 
eso -si eliminamos los elementos legendarios y las transmisiones 
carentes de rigor- es que esa iluminación fue el fruto “amargo” del 
árbol chamánico que con tanta ansia fue cuidando, y de su 
posterior transformación en doctrina metafísica gracias a las 
nociones de tawhid que se habían conservado -en cierta manera- 
en los Vedas, y que él tomó de los brahmanes hindús durante las 
muchas conversaciones que mantuvo con ellos. 

Tanto Buda como Lao Tse fueron los precursores del chamán 
místico y del chamán filósofo al apropiarse en secreto de la 
corriente profética, de forma que pareciera que esa “iluminación”, 
esa refinada elaboración metafísica, esa dialéctica irrebatible, era 
su obra, su trabajo, el fruto de sus prácticas ascéticas; pasando, de 
hecho, a encarnar el mundo invisible, el mundo oculto, inaccesible 
para quien no siguiera su “vía”. 

Los Profetas nunca hablan por ellos mismos, sino que es Allah, 
el Creador del universo, el que habla, el que aconseja, el que 
ordena, el que amenaza y promete: 

 

Y no digas respecto a algo: Lo haré mañana a menos que añadas: 
Si Allah quiere. 

Y recita lo que del Libro de tu Señor te ha sido inspirado, no hay 
quien pueda sustituir Sus palabras y aparte de Él  

no encontrarás ningún refugio. 
Qur’an 18:23 y 27 

 



13 
 

Los chamanes, en cambio, hablan en primera persona, pues 
no ha quedado ninguna otra entidad que pueda hacerlo. Su 
“sabiduría” es el producto de su esfuerzo, de sus “ejercicios”, de su 
“poder”. Todo empieza y termina en ellos. Para llegar al estado de 
“buda” los adeptos deberán seguir sus mismos pasos, su mismo 
ascetismo, su mismo celibato; y como resultado de ese arduo 
trabajo alcanzarán la “iluminación”, el nirvana.  

Las mismas secuencias configuraron el escenario en el que se 
desarrolló el taoísmo y en el que vivió su “fundador” Lao Tse. 

 

En mi opinión, es altamente significativo que la “leyenda” 
relacione al autor del Tao Te King con el estado de Shu. Esta 
relación no puede deberse a una mera coincidencia, ya que 
hay algo del espíritu de Shu que fluye a lo largo de todo el 
libro. Con espíritu de Shu me refiero a lo que podríamos 
llamar la tendencia chamánica de la mente o al pensamiento 
chamánico. En el estado de Shu florecía todo tipo de 
creencias supersticiosas en seres sobrenaturales y espíritus, y 
abundaban las prácticas chamánicas. 

Toshihiko Izutsu. Sufismo y taoísmo. Siruela 
 

Si bien este texto de Izutsu hace referencia a la filosofía china, 
lo mismo se puede aplicar a la filosofía griega. No olvidemos que 
en tiempos de Aristóteles y de Platón se hablaba de los dioses y de 
los héroes -hijos de un humano y una diosa- con el mismo espíritu 
que en el estado de Shu. De hecho, en su libro La República, Platón 
nos asombra con las siguientes palabras: 

 

Acompañado de Glaucón, el hijo de Aristón, bajé ayer al 
Pireo con propósito de orar a la diosa Bandis y ganoso de ver 
cómo hacían la fiesta, puesto que la celebraban por primera 
vez. Parecióme en verdad hermosa la procesión de los del 
pueblo, pero no menos lúcida la que sacaron los tracios. 
Después de orar y gozar del espectáculo, emprendimos la 
vuelta hacia la ciudad. 

Platón. La República 
 



14 
 

Esta atmósfera primitiva y pagana es la que propició el 
desarrollo de una seudociencia que alejó a Occidente del Relato 
Profético durante más de dos mil años.   

 

La misma atmósfera produjo asimismo un tipo muy 
particular de pensamiento metafísico, probablemente porque 
la experiencia chamánica es de tal naturaleza que puede ser 
refinada y elaborada hasta alcanzar el nivel de experiencia 
metafísica. En cualquier caso, la profundidad metafísica del 
pensamiento de Lao Tze puede, creo, explicarse en gran 
medida si se relaciona con la mentalidad chamánica de los 
antiguos chinos. 

Toshihiko Izutsu. Sufismo y taoísmo. Siruela 
 

A este respecto, nos parece más acertado decir que el chamán 
místico-filosófico es el producto de una corriente chamánica 
milenaria mezclada con la enseñanza profética -anterior a ésta- del 
tawhid, de la Unicidad de Allah. Tarde o temprano, este nuevo 
chamán tendrá que enfrentarse a la noción de un Dios personal y 
Absoluto, y no verá otra forma de hacerlo que identificándose con 
Él. Este punto es muy importante porque en el chamanismo nunca 
se presenta el tawhid con absoluta rotundez. Incluso las nociones 
de Dios y de Absoluto están siempre ligadas a una experiencia 
personal, a una identificación, a una fusión. Fijémonos, si no, en 
estos textos sufís: 

 

Yo soy Él a Quien amo, 
Y ese a quien amo soy yo. 

Somos dos espíritus morando en un solo cuerpo. 
Si me ves, lo ves a Él. 

Y si lo ves a Él, nos ves a los dos. 
Husayn Ibn Mansur al-Hallay. Bayda, Persia, 857. 

 

Somos el espíritu del Uno, a pesar de que moramos por 
turno en dos cuerpos.  

Abdu’l Karim al-Yili 
 

O en las palabras del dominico alemán Eckhart: 
 



15 
 

El padre engendra a su Hijo en la eternidad igual a sí 
mismo. Todavía digo algo más: él lo ha engendrado en mi 
alma. No sólo ella está junto a él y él junto a ella, por igual, 
sino que él está en ella; y el Padre engendra a su Hijo en el 
alma de la misma manera en que él la engendra en la 
eternidad y no de otra manera. Debe hacerlo, le guste o no. El 
Padre engendra a su Hijo sin cesar y todavía digo más: me 
engendra en tanto que Hijo suyo y el mismo Hijo; todavía 
digo más: no sólo me engendra en tanto que su Hijo, sino que 
me engendra en tanto que él mismo y él se engendra en 
cuanto a mí y a mí en cuanto a su ser y su naturaleza. En la 
fuente más interior, allí broto del Espíritu Santo; allí hay una 
vida y un ser y una obra. Todo lo que Dios realiza es uno; por 
eso me engendra en tanto que su Hijo sin diferencia alguna. 

Maestro Eckhart (1260-1328). El fruto de la nada. Editorial Siruela 
 

Lo que los Profetas, en cambio, afirman es su naturaleza 
humana irreconciliable con la Naturaleza Divina, ya que Dios es, 
ante todo, el Creador del universo y no meramente una fuerza o 
un espíritu. Los romanos podían aceptar que los césares fuesen 
dioses en el sentido de estar investidos de una cierta divinidad, 
pero ningún romano creía que Julio César hubiese creado el sol y la 
luna y sostuviese el universo. 

El Profeta no sólo desaparece como posible identidad divina, 
sino que, en algunos casos, es incluso amonestado y amenazado 
por su Señor: 

 

A punto han estado los asociadores de desviarte de Lo que te 
hemos inspirado para que inventaras acerca de Nosotros otra 
cosa distinta a ello. Y entonces sí que te habrían tomado por 
amigo fiel. De no haber sido por la firmeza que te dimos no 

habría faltado mucho para que te hubieras inclinado un poco 
hacia ellos, y en ese caso te habríamos hecho probar el 

doble de la vida y el doble de la muerte y después no habrías 
encontrado quien te auxiliara contra Nosotros. 

Qur’an 17:73-75 
 



16 
 

Es tan desconcertante la idea de una repentina aparición de 
civilizaciones, de lenguas, de doctrinas filosóficas o espirituales, 
que incluso historiadores sin ninguna tradición religiosa -como es 
el caso de Henri Maspero nombrado Profesor titular de la Escuela 
de Lenguas Orientales Vivas de Hanoi en 1911- se oponen a la 
opinión generalizada que pretende que el taoísmo apareció 
bruscamente a principios del siglo IV antes de nuestra era como 
metafísica mística, con Lao Tze; que tuvo un gran desarrollo con 
Tchuang Tse hacia finales de ese siglo y, a partir de entonces, fue 
corrompiéndose y degenerando hasta la dinastía Han posterior, en 
la que se transformó en un cúmulo de supersticiones, magia y 
brujería. Obviamente, nada surge bruscamente, y menos una 
doctrina tan elaborada como el taoísmo. Maspero sostiene que el 
taoísmo era una religión personal -a diferencia del tipo agrícola y 
comunal de religión de estado que nada tiene que ver con la 
salvación personal- y que se remonta a la más lejana antigüedad. 

Esa lejana antigüedad está haciendo referencia a los periodos 
proféticos, y de ellos deriva el taoísmo y todas las demás 
corrientes místico-filosóficas. Aunque a simple vista esa religión 
agrícola y comunal parezca completamente diferente de la visión 
taoísta, se trata en realidad de una misma concepción chamánica 
de la existencia que circula en dos niveles diferentes. En el primer 
nivel, el chamán no tiene que explicar el concepto de Dios único y 
le basta con ocuparse de las cosechas, de traer la lluvia en el 
tiempo propicio y de curar a los enfermos. En el segundo nivel, el 
chamán se enfrenta a sociedades más sofisticadas, en las que la 
explicación metafísica de los acontecimientos requiere de una 
mayor sutileza. En otras palabras, nos encontramos en la 
intercesión de dos caminos en la que conviven simultáneamente el 
chamán brujo y el chamán filósofo. 

Debemos, pues, tener en cuenta que el chamanismo deriva de 
la Profecía y se desarrolla en las sociedades que han abandonado 
el tawhid como práctica. 

 



17 
 

El chamanismo primitivo de la China antigua habría 
conservado su tosquedad original de no haber sido por un 
tremendo trabajo de elaboración llevado a cabo en el 
transcurso de su historia por hombres de extraordinario 
genio. 

Toshihiko Izutsu. Sufismo y taoísmo. Siruela 
 

Los pensadores occidentales se ven obligados a una continua 
rectificación de fechas, de lugares geográficos y de 
interpretaciones, al no tomar en consideración la evidencia de que 
en el comienzo hubo un Centro del que emanó la Profecía y, a 
través de ella, las lenguas, la ciencia y la civilización; y de que la 
expansión profética a partir de ese Centro originó otros centros, 
otros asentamientos que, a su vez, fueron base para los siguientes.  

Si continuamos dando forma a esa plantilla verificadora de la 
que hemos hablado al comienzo, nos será de gran utilidad 
introducir el siguiente postulado: Siempre que observemos un 
brote de civilización en algún lugar de la Tierra y en un tiempo 
determinado, significará que en ese lugar y en ese tiempo se ha 
establecido la Profecía de forma directa o a través de las 
generaciones inmediatamente posteriores a ella.  

Al obviar esta realidad de la que poseemos tantas evidencias, 
los historiadores occidentales no tienen otro remedio que recurrir 
al genio extraordinario de ciertos hombres -algo que veremos 
repetido una y otra vez en cualquier historia de la ciencia que 
consultemos. Pero aquí, el genio no cuenta, pues para que se 
activen las capacidades cognoscitivas del hombre hacen falta 
programas que vengan del exterior y aporten la estructura 
narrativa, espiritual o técnica que en cada momento necesite. Sin 
esos programas, la razón humana permanecerá tan inoperativa 
como un ordenador en el que no se hubiera introducido el input 
que le permitiese desarrollar sus potencialidades. Y ese input es la 
Profecía no el genio, por extraordinario que sea, de ciertos 
hombres. Y es de la profecía de la que el chamán aprende los 
conceptos místicos y metafísicos, la geografía del Paraíso y del 
infierno, la cosmología, técnicas y muchos otros conocimientos 



18 
 

que se apropia para sí desvinculándolos del Relato Profético. Ibn 
Kazir relata en su libro al-Bidaya wa al-Nihaya el viaje que 
Zoroastro realizó a Damasco acompañando al Profeta Esdras -
Uzeyr- de quien tomo no sólo el concepto del tawhid, sino también 
la historia de Adam y de otros Profetas. De vuelta a Persia 
comenzó a predicar “su nueva religión”, si bien no logró instaurar 
un verdadero monoteísmo que borrase definitivamente todo 
vestigio de dualismo. 

Lao Tse es el producto de un proceso en el que el chamán 
pasa de ser un hombre público, social, dirigente de su tribu, a ser 
un filósofo empeñado en que los miembros de esa tribu alcancen 
la realización espiritual, la comprensión metafísica de “lo 
Absoluto”; y será ese empeño el que cree el rechazo de su gente.  

 

“Tus doctrinas,” dijo Hui Tzu, “son grandiosas, pero 
inservibles, y esa es la razón de que nadie las acepte.” 

Arthur Waley. Three Ways of  Thought in Ancient China. Doubleday 
Anchor Books. New York. 1939 

 

Por ello, el chamán filósofo se aleja de la comunidad con un 
grupo de adeptos. Se aísla, pues la “vía” sólo puede seguirse en el 
monacato, lejos de las sociedades y de sus problemas mundanos. 
El chamán, cualquier chamán, se retira y realiza prácticas ascéticas, 
se sacrifica; pero no lo hace para agradar a su Creador sino para 
adquirir poderes y de esa forma volver a la tribu y realizar 
“milagros” que prueben su alta estación espiritual, su cercanía con 
los espíritus, su unión con el Absoluto. El chamán místico, el 
chamán filósofo se convierte así en la encarnación divina. Ha vivido 
en el desierto o en los bosques; ha seguido la estricta vía de los 
ancestros. Nadie puede atribuirse el rango de maestro y al mismo 
tiempo estar inmerso en la vida social. Yamada Roshi, uno de los 
maestros zen más controvertidos del siglo XX, pero también uno 
de los más admirados por muchos de los seguidores de esta rama 
del budismo, nunca fue reconocido como tal por los monjes de 
Japón, para quienes alguien que está casado, tiene hijos y trabaja 



19 
 

como ejecutivo en la conocida compañía de automoción 
Mitsubishi, no puede llegar al grado de maestro.  

El chamán filósofo ya no guiará a la tribu sino a los individuos, 
siempre que éstos se sometan a él como a la encarnación del 
Absoluto. Si el chamán brujo cumplía en la comunidad el papel de 
unificador y de aglutinador, el chamán filósofo será un elemento 
disgregador que utilizará sus concepciones místico-filosóficas para 
desmembrar las sociedades que frecuenta y propagar el 
monacato. Todo lo que es sociedad, organización, administración, 
le perturba y por ello introduce el caos y la duda -el sofismo- como 
la mejor defensa contra sus detractores, pero también como la 
mejor forma de vengarse.  

En una ocasión, un maestro zen fue sorprendido por uno de 
sus discípulos bebiendo sake; aquel le preguntó divertido: “¿Qué 
te pasa? ¿Por qué pones esa cara de espanto?” El discípulo, muy 
compungido, le respondió: “¡Oh maestro! Usted dijo que el alcohol 
no entra en el zendo por la puerta grande.” “Así es,” respondió 
sonriente el maestro, “éste que estaba bebiendo entró por la 
puerta pequeña.” El sofismo es una forma cínica de protegerse de 
las propias trasgresiones, ya que el maestro, el gurú, el chamán 
están por encima del bien y del mal. Si alguien le preguntase por 
qué ha matado a ese hombre, respondería: “¿Acaso existe algo, de 
forma que yo pueda matarlo? ¿Hay algo real?” Pero si alguien 
intentase matarle a él, se defendería a capa y espada esgrimiendo 
que en determinados niveles ontológicos -concretamente en el 
que él se encuentra en esos momentos- la vida es sagrada. El 
chamán crea diferentes estratos de realidad por los que se mueve 
según las circunstancias. 

Hay un intento constante de hacer pasar las prácticas 
chamánicas por prácticas proféticas para que de esta forma 
parezca que los fenómenos paranormales derivan de un alto grado 
de realización espiritual. Pero la realidad es que esas 
manifestaciones “sobrenaturales” son el resultado de ejercicios 
mágicos; de la ingestión de drogas; del monacato y la contención 
sexual que de él deriva; del silencio; de ciertas “técnicas” de 



20 
 

oración y de la soledad que ello conlleva… y no el reflejo del nivel 
de aceptación alcanzado ante el Creador.  

 

Por una parte, la mezcla de cipo y de folha suscita diversas 
reacciones neuroquímicas basadas en sus propiedades 
moleculares. Por otra parte, sus alcaloides –divinidades 
inherentes a los componentes de ambas plantas- ayudan a 
que el hombre reintegre y comprenda un sistema de 
conocimiento que se remonta a sus orígenes. Además, el 
brebaje ajusta y reorienta el sistema nervioso, los meridianos 
y las energías internas que regulan las conexiones entre el 
cuerpo, el alma y la mente. 

Alex Polari de Alverga. Citado por Patrick Drouot en su libro el 
Chamán. J.V. editor 

 

Con el título: Noticia de los brujos yoguis, Ibn Battuta abre un 
capítulo en su libro de viajes en el que nos relata su experiencia 
con los chamanes de La India: 

 

Los de esta taifa hacen cosas portentosas: pueden estar, 
por ejemplo, varios meses sin comer ni beber. A muchos de 
ellos les cavan hoyos bajo tierra y los taponan luego, dejando 
sólo un sitio para que entre el aire; el yogui aguanta ahí unos 
cuantos meses y he oído decir que algunos están hasta un 
año. En Manyarur vi a un musulmán que había aprendido de 
ellos, al cual le habían puesto una mesa (en la calle) y ahí 
encima quedó 25 días sin comer ni beber; ignoro cuánto 
tiempo más aguantó, pues así le dejé a mi marcha. La gente 
dice que estos yoguis fabrican unas pastillas de las que se 
toman una por un número determinado de días o meses, 
durante los cuales no necesitan, pues, comer ni beber. 
Predicen también las cosas ocultas, por lo que el Sultán les 
tiene en gran estima y les admite en sus reuniones. Algunos 
se alimentan sólo de legumbres y casi ninguno come carne: 
Lo que sí es evidente en la condición de estos yoguis es su 
hábito de realizar ejercicios ascéticos y el no necesitar del 
mundo y sus pompas. Hay yoguis que pueden matar a un 
hombre con sólo mirarle; el vulgo dice que, en estos casos, si 
se abre el pecho del muerto, no se le encuentra el corazón, 



21 
 

pues “ha sido devorado”, según refieren. Esto ocurre 
sobretodo, con las mujeres yoguis, y a las que hacen esto se 
les llama kaftar. 

El Sultán me envió a buscar un día, en la capital, y entré a 
verle en un reservado donde estaba con algunos de su 
privanza y con dos yoguis. Estos hombres se envuelven en 
almalafas y llevan la cabeza cubierta pues se la depilan con 
ceniza, como hacen otros con los sobacos. El Sultán me 
mando sentar, cosa que hice, y dijo a los dos yoguis: “Este 
distinguido amigo es de un país lejano; mostradle, pues, lo 
que no ha visto nunca”. “De acuerdo”, respondieron, y uno 
de ellos se acurrucó, elevándose luego en el aire por encima 
de nuestra cabezas, quedándose ahí como si estuviera 
encogido. Quedé pasmado y semejante ilusión me afectó 
tanto que caí al suelo; el Sultán mandó que me dieran un 
remedio que tenía ahí, volví en mí y me senté mientras el 
yogui seguía acurrucado en el aire. Su compañero sacó una 
sandalia de un saco que llevaba y se puso a golpear el suelo 
con ella, como si estuviera enojado; la sandalia subió hasta 
ponerse encima del cuello del que estaba en el aire y se puso 
a golpearle en la nuca, mientras iba bajando poco a poco, 
hasta que se sentó con nosotros. El Sultán explicó que el 
agachado en el aire era discípulo del dueño de la sandalia y 
añadió: “Si no temiera por tu buen juicio, les ordenaría que 
hicieran cosas mayores de las que has visto”. Me retiré y caí 
enfermo de palpitaciones, pero el Sultán me envió un 
bebedizo que me sanó. 

Volviendo a nuestro relato, diremos que partimos de la 
ciudad de Barwan para el Alto de Amwari y luego para el de 
Kayarra, donde existe una gran alberca de casi una milla de 
longitud, junto a la que se alzan unos templos con ídolos que 
los musulmanes han destrozado. En medio del estanque hay 
tres pabellones de piedra roja, con tres pisos cada uno con 
otras tantas cúpulas en sus cuatro esquinas. Vive aquí una 
compañía de yoguis que se han empegado los cabellos 
dejándolos crecer hasta los pies, y que tienen la color muy 
amarilla a causa de los ejercicios ascéticos. Muchos 
musulmanes les siguen hasta aquí para aprender de ellos. 



22 
 

Ibn Battuta. El viaje de Ibn Battuta a través del Islam. Editorial 
Nacional. 1981 

 

La Profecía, el tawhid, llegó de nuevo a La India, esta vez de la 
mano del Islam, y de La India volvió al Islam convertido en 
chamanismo. Esta misma chamanización de la Profecía la vemos 
impregnando el cristianismo a través de sus místicos y de la 
religiosidad popular repleta de santones, vírgenes, apariciones y 
reliquias. Es siempre la misma pista de doble carril: La Profecía 
penetra en el chamanismo con el tawhid y el chamanismo penetra 
en la Profecía con la magia bruja, la magia místico-filosófica o la 
magia cognitiva. 

El siguiente texto pertenece a Teresa de Ávila; es un extracto 
de su libro autobiográfico en el que narra la experiencia del 
“rapto”, muy parecida a la de los yoguis de La India: 

 

Quisiera poder explicar, con la ayuda de Dios, la diferencia 
entre unión y rapto, o elevación, o vuelo del espíritu, o 
transportación –pues todos ellos son uno y lo mismo. Quiero 
decir que todos ellos son diferentes nombres para la misma 
cosa, a la cual llamamos éxtasis. Es mucho más beneficioso 
que la unión, sus resultados mucho más elevados, y tiene 
también muchos otros efectos. La unión parece ser la misma 
al principio, en medio y al final, y es toda ella interior. Pero el 
final del rapto es de una naturaleza mucho más elevada, y sus 
efectos son tanto internos como externos.  

Durante estos raptos, el alma deja de animar el cuerpo; de 
ahí que su calor natural parece disminuir y se va enfriando 
poco a poco, aunque con una sensación de gozo y dulzura. 
Aquí no hay posibilidad de resistir como en el caso de la 
unión, en la que nos encontramos pisando tierra. Contra la 
unión casi siempre es posible resistirse aunque nos produzca 
dolor y nos exija esfuerzo. Pero el rapto es, por ley, 
irresistible. Antes de que te des cuenta o te puedas ayudar de 
alguna manera, viene como una rápida y violenta conmoción; 
Ves y sientes esta nube, o esta poderosa águila elevándote y 
llevándote en sus alas. 



23 
 

Algunas veces, tras un esfuerzo enorme he sido capaz de 
oponerme a él. Pero ha sido como luchar contra un gigante, y 
he quedado exhausta. En otras ocasiones me ha sido 
imposible resistir; mi alma ha sido transportada, y a veces 
también mi cabeza sin que me haya sido posible evitarlo; y a 
veces ha afectado a todo mi cuerpo, que ha sido elevado del 
suelo. 

Esto ha ocurrido raras veces; una vez, sin embargo, 
ocurrió cuando estábamos todas en el coro y yo estaba 
arrodillada a punto de tomar la comunión. Esto me deprimió 
mucho pues pareció algo fuera de lo común y era muy posible 
que diera lugar a habladurías, así que les ordené a las monjas 
–el suceso ocurrió después de que me nombraran superiora- 
no hablar de ello. En otras ocasiones, cuando sentí que el 
Señor estaba a punto de raptarme de nuevo, y sobre todo 
una vez, en particular, durante un sermón –era la fiesta de 
nuestro Patrón y estaban presentes una señoras muy 
importantes- me tumbé en el suelo y las hermanas vinieron 
para sujetarme, pero aun así se observó el rapto. Después le 
pedí fervientemente al Señor que no me concediese más 
favores si iban acompañados de signos externos y visibles, 
pues la preocupación en este punto me exhaustó, y siempre 
cuando se producían esos raptos, se veían. 

Teresa de Ávila. Autobiografía de Santa Teresa de Ávila. 1560 

 

El chamanismo va siempre asociado a algún tipo de 
manifestación paranormal, y eso es lo que confiere al chamán su 
rango. Los “milagros” son la prueba de la alta estación que ha 
alcanzado gracias a esos “ejercicios” transmitidos de maestro a 
discípulo según una “conocida” cadena que llega hasta la noche de 
los tiempos. La masonería, por ejemplo, pretende llevar sus 
orígenes hasta Hiram, confuso personaje bíblico que unas veces 
aparece como rey de Tiro y otras como arquitecto del Profeta 
Suleyman. Sus poderes demuestran que ha logrado fusionarse con 
el Absoluto y por lo tanto identificarse con Él. 

Ibn Arabi, creador de una de las corrientes sufís más 
influyentes, se encuentra inmerso en esa misma asociación de la 
realización espiritual con los poderes supra normales. Según Ibn 



24 
 

Arabi, un “sabedor” puede, si lo desea, influir en cualquier objeto 
por el simple hecho de concentrar en él toda su energía espiritual. 
Puede, incluso, crear algo que no exista realmente. En definitiva, 
un “sabedor” es capaz de subordinar cualquier cosa a su voluntad. 
Está dotado del poder de tasjīr -infinitivo del verbo saj-jara que 
significa: imponer, someter, subordinar, obligar a alguien a hacer 
algo: 

 

Cualquiera puede crear en su mente, mediante la facultad 
de la imaginación, cosas que no poseen existencia sino en la 
propia imaginación. Se trata de una experiencia común. Pero 
el “sabedor” crea, por la himma (literalmente significa, 
resolución, pasión, ansia; si bien Ibn Arabi le da el sentido de 
concentración mental), cosas que poseen existencia fuera de 
la mente. 

Sin embargo, el objeto así creado por la himma continúa 
existiendo sólo mientras la himma lo mantenga sin verse 
debilitada por la conservación de lo que ha creado. Tan 
pronto como disminuya la concentración, y la mente del 
“sabedor” se distraiga y deje de sostener lo que ha creado, el 
objeto creado desaparecerá. Excepto cuando el “sabedor” ha 
obtenido un control firme sobre todas las Presencias (niveles 
ontológicos del Ser), de modo que su mente los tenga 
siempre a la vista todos a un tiempo.  

Ibn Arabi. Fușūș al-Hikam 
  
Los Profetas, en cambio, no pueden ofrecer el rentable 

espectáculo de los milagros y son, en muchas ocasiones, 
despreciados y minusvalorados por su propia comunidad: 

 

Dicen: ¿Por qué no se ha hecho descender sobre él un signo de su 
Señor? Di: Allah tiene el Poder de hacer que descienda un signo, 

pero la mayoría de ellos no sabe. 
Qur’an 6:37 

 

El propio Ibn Arabi reconoce que los Profetas no realizan 
ninguna práctica especial para obtener manifestaciones 



25 
 

paranormales o milagrosas. La himma la utilizan únicamente para 
adorar y servir a su Señor: 

Si reflexionas, advertirás que lo que caracterizaba a 
Suleymán no era el tasjīr en sí sino el hecho de que el tasjīr 
pudiera ser ejercido por su propio mandato. Para ello, no 
precisaba himma o concentración mental alguna. Lo único 
que tenía que hacer era “ordenar”. 

Ibn Arabi. Fușūș al-Hikam 
 

Los Profetas no llevaban a cabo ningún tipo de ejercicio o 
práctica chamánica porque todo lo que necesitaban para realizar 
su misión lo recibían del Creador. Su “magia” era real y estaba 
sometida al Todopoderoso; mientras que la magia chamánica, 
como la de los magos de Fir’aun, es ilusoria y al final es devorada 
por la Verdad. 

 

Y dicen los que no tienen conocimiento: ¿Por qué no nos habla 
Allah o nos trae un signo? Eso mismo decían los que hubo antes 
de ellos, el mismo discurso; se asemejan sus corazones. Hemos 

aclarado nuestros Signos a los que tienen certeza. 
Qur’an 2:118 

 

Los chamanes se sirven de símbolos para transvasar su 
conocimiento de forma secreta y mágica a los adeptos -los 
alquimistas medievales y renacentistas; los masones…  Todos ellos 
los utilizan para crear una atmósfera esotérica y espiritista, pero 
también para distinguirse de los demás, de los no-adeptos. En la 
Profecía, en cambio, no existen los símbolos sino la escritura: 

 

¡Lee que tu Señor es el Más Generoso!  
El que enseñó por medio del cálamo. 

Qur’an 96:3-4 
 

Allah el Altísimo nos muestra en el Qur’an a través del orden 
en el que enumera la facultad de oír y de ver que es la audición el 
factor decisivo y fundamental a la hora de comprender y 
aprehender los significados. Nos enseña que la guía penetra en el 
corazón cuando el hombre “escucha”.  



26 
 

 

Y os dio el oído, la vista y el corazón. 
Qur’an 32:9 

 

Por lo tanto, el vehículo que Allah Todopoderoso utiliza para 
enseñar al hombre y guiarle es la escritura, ya que cuando leemos, 
escuchamos; hay como una voz interior que lee, mientras que los 
símbolos penetran en la consciencia del hombre a través de la 
vista. 

Ya hemos visto cómo al estudiar las grandes corrientes 
espirituales que atraviesan la historia, nos encontramos con 
periodos en los que hay una clara manifestación profética; y con 
otros, en los que hay una chamanización de la Profecía. Esta 
observación nos lleva a añadir un nuevo postulado a la plantilla 
verificadora: Entre dos periodos proféticos habrá siempre un 
periodo chamánico. 

Estos periodos intermedios nos hacen perder de vista la 
Profecía como la originadora de todas las manifestaciones 
humanas, ya sean éstas narrativas, espirituales o científicas. Pero 
no son sólo los periodos intermedios chamánicos los que encubren 
el Relato Profético, sino también la equívoca visión que nos hace 
creer que la magia y los magos nada tienen que ver con los 
filósofos, los místicos o los científicos. 

 

Esta forma de pensamiento chamánico contrasta 
violentamente con la forma realista y racionalista que 
representa la austera visión ética de Confucio y sus 
seguidores. 

Toshihiko Izutsu, Sufismo y taoísmo. Editorial Siruela. 
 

El “violento” contraste entre taoísmo y confucionismo es sólo 
aparente y se debe al error, que antes apuntábamos, de disociar la 
magia de la filosofía, del misticismo y de la “ciencia”.  

 

La ayahuasca suscita una doble percepción: La del medio 
ambiente exterior y la de las cuatro dimensiones ocultas 
detrás de las cuatro dimensiones ordinarias. Lo que equivale 
a ver, a la manera lakota, el mundo oculto detrás del mundo. 



27 
 

Estas reflexiones me llevan a los universos octodimensionales 
del matemático inglés Roger Penrose. Estos universos poseen 
cuatro dimensiones reales -alto, ancho, largo, tiempo- y 
cuatro dimensiones imaginarias yuxtapuestas las unas a las 
otras y revelan la visión chamánica de un universo de 8 
dimensiones.  

Patrick Drouot. El Chamán. J.V. editor 
  
Como afirma la primera ley de verificación histórica que ya 

hemos enunciado -lo que no es Profecía es chamanismo. En este 
sentido, tan chamán es el médico brujo oglala Wallace Black Elk 
como lo es Buda; tan chamán es el Maestro Eckhart como Lao Tze, 
o Ibn Arabi como el astrónomo británico Martin Rees, pues todos 
ellos encubren al Creador negándolo o identificándose con Él. 
Frente a los Libros Revelados, los chamanes, todos ellos, presentan 
un método capaz de explicar la existencia y el universo que la 
contiene sin necesidad de un Dios Vivo, Personal y Actuante en 
cada objeto y en cada nivel ontológico de Su Creación.  

 

Quizás podemos encontrar indicaciones que apuntan a la 
existencia de otros universos. Puede que afecten a algunos 
detalles de la mecánica cuántica; pudiera haber interacción 
gravitacional entre nuestro universo y otro, separado por 
unos pocos milímetros, en otra dimensión. 

Martin Rees. Universidad de Cambridge. Entrevista con Latha Menon, 2005 
 

Se trata, en definitiva, de trabajar para hacer posible la 
transmutación del hombre ordinario en “hombre perfecto”, en 
“superhombre”: 

 

Lao Tze habla de sheng ren un “hombre sagrado”. Es uno 
de los conceptos clave de su cosmovisión filosófica y, como 
tal, desempeña un papel extremadamente importante en su 
pensamiento. El “hombre sagrado” es el que ha alcanzado el 
grado más elevado de intuición de la Vía, hasta el punto de 
estar totalmente unificado con ésta, y se comporta en 
consecuencia, siguiendo los dictados de la Vía. Exactamente 
en el mismo sentido, Chouang Tze habla de zhen ren u 



28 
 

“hombre verdadero”, de zhi ren u “hombre extremo”, shen 
ren o “Superhombre”. El hombre designado por todas estas 
palabras no es, en realidad, sino un chamán filósofo cuya 
intuición visionaria del mundo se ha refinado y elaborado 
hasta convertirse en una visión filosófica del Ser. 

Toshihiko Izutsu, Sufismo y taoísmo. Editorial Siruela. 
 

Son los mismos conceptos que utilizaban los estoicos griegos. 
En su terminología aparece el “hombre perfecto”, un tipo de 
Superhombre que afronta los mayores contratiempos con ánimo 
sereno: 

 

Veo hombres que repiten máximas estoicas, pero no veo 
estoicos. Muéstrame, te ruego, a un estoico, sólo pido uno. 
Un estoico, es decir, un hombre que, en la enfermedad, se 
sienta feliz; que, despreciado y calumniado, se sienta feliz. Si 
no puedes mostrarme a este estoico perfecto y acabado, 
muéstrame, al menos, uno que empiece a serlo. 

Epiceto. Entrevistas, II, 49 
 

Sin embargo, la perfección humana no reside en la 
impasibilidad ante el infortunio, ya que esa “perfección” es propia 
de las máquinas y de los androides. En el hombre, la perfección se 
expresa en el arrepentimiento, en un continuo volverse a su Señor 
suplicándole el perdón y la gracia. 

Hay una desesperada búsqueda chamánica del superhombre, 
de la inmortalidad y del poder absoluto; hay en el chamán un 
ardiente deseo de ser dios o, al menos, de no necesitar ninguna 
entidad superior que le impida desarrollar el programa existencial 
que le dictan sus deseos, su exacerbado subjetivismo. 

  
En varios lugares, Chuang Tzu describe, generalmente en 

verso, al maestro taoísta como: “el hombre supremo”, “el 
hombre verdadero”, “el hombre de un poder interior 
extremo”. 

Lieh Tzu preguntó a Kuan Yin, diciendo: “El hombre del 
poder extremo… puede caminar sobre el fuego sin quemarse. 
Camina por encima del mundo y no se tambalea. ¿Puedo 



29 
 

preguntar cómo lo logra?” “Está protegido” -dijo Kuan Yin- 
“por la pureza de su aliento. El conocimiento, la capacidad, la 
determinación y el coraje, nunca le llevarían a eso.” 

La idea de que las prácticas místicas pueden llevar a la 
invulnerabilidad se encuentra también en los tratados hindús 
sobre Yoga:  

El Ambhasi es un gran mudra; el yogui que lo conoce 
nunca muere incluso en las aguas más profundas. Incluso si el 
adepto es lanzado al fuego, en virtud de este mudra (el 
Agneyi) preserva la vida. (Gheranda Samhita, 73) 

El mismo tipo de inmunidad se les atribuye a los Balian 
(magos) de Indonesia y a los curanderos en muchas partes de 
África. 

La persona que desempeñó el papel de mago en la China 
antigua era el Wu, un chamán danzante, a menudo, pero no 
siempre, una mujer. Si bien no suele considerarse que los 
legendarios santos taoístas fuesen Wu, se menciona un Wu 
en la obra de Chuang Tzu -un Wu sagrado- llamado Chi-hsien, 
cuya especialidad era adivinar el futuro. 

Por supuesto, si consideramos a Chuang Tzu como filósofo 
y mantenemos que un filósofo es alguien que ofrece al 
mundo una alternativa racional por encima de la superstición, 
nos resultarán muy embarazosos los pasajes que describen la 
inmunidad sobrenatural del taoísta. De hecho, se ha sugerido 
muchas veces que pasajes parecidos en el Tao Te King 
(capítulo 50) son una interpolación posterior. 

Arthur Waley. Three Ways of thought  in Ancient China. Doubleday 
Anchor Books. New York. 1939 

 

Es lo mismo que deseaba Adam (a.s), pero al comer del árbol 
que su Señor le había prohibido, se encontró con su naturaleza 
humana, demasiado humana, sujeta a la enfermedad, al hambre, a 
la sed, al frío, al calor y, ante todo, a la muerte. Es el continuo 
fracaso que experimentan las sociedades chamánicas.  

Epiceto busca al estoico perfecto, aquel que se siente feliz 
cuando es calumniado, insultado, despreciado; cuando sufre 
calamidades y desgracias; de la misma forma que los taoístas 
buscaban al hombre extremo, el que puede sentarse en la nieve 



30 
 

sin sentir frío o en una hoguera sin sentir calor; o esos hombres 
capaces de levitar y de atraer objetos con la mirada. Todos esos 
sorprendentes “milagros” nos hacen olvidar que para que el 
chamán consiga que un vaso llegue volando hasta su mano ha 
necesitado años de ascéticas prácticas y no ha logrado, al cabo, 
sino producir un fenómeno que cualquier ser humano puede 
realizar en escasos segundos utilizando las manos. Pero el chamán 
necesita poder, necesita justificar su papel de dirigente. Este punto 
es fundamental a la hora de diferenciar el chamanismo de la 
Profecía. En el sistema profético todo deriva de Allah: la Ley, que 
rige el orden legislativo de la sociedad; la ciencia, con el 
conocimiento funcional que en cada época necesita el hombre; la 
hikmah -sabiduría aplicada- que el Todopoderoso transmite al ser 
humano a través del comportamiento de los Profetas -sus actos y 
sus dichos; la guía espiritual, social y política contenida en el Libro 
Revelado. Y todo ello impregna la sociedad entera de forma que es 
ella -y no determinados individuos- la que custodia el Dīn y corrige 
las desviaciones que constantemente se producen. Por el 
contrario, el establecimiento de castas sacerdotales, de misterios, 
de ritos secretos, de experiencias transcendentales, de ejercicios 
iniciáticos o prácticas ascéticas, nos indica que el periodo profético 
está cediendo terreno al periodo chamánico. 

En la película noruega “The Pathfinder”, escrita y dirigida por 
Niels Gaup en 1987, su secreta visión del “ciervo blanco” es lo que 
legitima al chamán como dirigente de la tribu. Se trata siempre de 
sucesos inverificables, como en el caso de Pablo de Tarso: 

 

¡Saulo, Saulo! ¿Por qué me persigues? Dura cosa te es dar 
coces contra el aguijón. Yo entonces dije: ¿Quién eres, señor? 
Y el señor dijo: Yo soy Jesús, a quien tú persigues, pero 
levántate, y ponte sobre tus pies; porque para esto he 
aparecido a ti, para ponerte por ministro y testigo de las 
cosas que has visto y de aquellas en que me apareceré a ti… 

Hechos 26:14-16 
 



31 
 

Nadie más fue testigo de tan sorprendente acontecimiento; y 
si, como el propio Pablo afirma, un pequeño grupo le acompañaba 
en su viaje a Damasco, nada sabemos ni nada nos ha llegado de 
ellos. 

 Durante los primeros años de su Profecía, Muhammad (s.a.s.) 
estaba solo; nadie, a excepción de su esposa Jadiya y de su primo 
‘Ali, creía en él. Era un huérfano iletrado, indefenso contra los 
poderosos lobbies Quraishitas. Sin embargo, 23 años más tarde 
tenía en su haber un Libro que contenía una sabiduría y una 
elocuencia sin precedentes. Una a una, sus aleyas fueron acallando 
las voces que con tanta virulencia habían insultado y despreciado 
al Profeta. 23 años más tarde, toda Arabia se había sometido a la 
verdad que emanaba de ese Libro divino. Caliente aún el difunto 
cuerpo del Mensajero de Allah (s.a.s.), sus Compañeros, 
comerciantes y pastores, derrotaban al imperio persa y al imperio 
romano. Apenas un siglo después el mundo entero proclamaba: La 
ilaha illa Allah -no hay dios sino Allah. ¿Cómo pudieron aquellos 
hombres, inexpertos en la lucha, pobres la mayoría de ellos, y 
algunos esclavos, perseguidos, abandonados de sus familias… 
conquistar el mundo, civilizarlo y establecer en él la justicia y el 
buen comportamiento? Precisamente porque la “magia” de los 
Profetas es verdadera; no es el producto de hábiles trucos o de 
misteriosas prácticas, sino del poder del Creador del universo; y 
por ello, es irresistible y devora la magia chamánica. 

Hemos visto cómo los “superhombres” taoístas caminaban 
sobre el fuego sin quemarse; cómo los “perfectos” estoicos eran 
inmunes a las desgracias y al desprecio de sus semejantes; hemos 
visto cómo levitaban y volaban los yoguis de La India y los místicos 
cristianos. Hemos escuchado las confesiones de maestros sufís 
afirmando ser uno con el Absoluto y de los chamanes brasileños a 
quienes las “plantas reveladoras” les ofrecían la visión del mundo 
antediluviano. Hemos leído declaraciones de renombrados 
astrónomos sobre mundos paralelos e invisibles. Y no podemos 
dejar de preguntarnos ¿dónde está su legado? ¿Qué hemos 
aprendido de ellos, incluso si juntamos todas sus enseñanzas? ¿En 



32 
 

qué se ha beneficiado la humanidad de sus milagros y portentosas 
realizaciones? Han pasado 1400 años de la muerte del Profeta 
Muhammad (s.a.s), y el número de musulmanes no ha dejado de 
crecer hasta contar en la actualidad con más de 1.500 millones de 
seguidores en los cinco continentes. Occidente, su más acérrimo 
detractor, mantiene hasta hoy -aunque sea en la letra- el espíritu 
civilizador y los valores propios de la fiṭrah humana que aquel 
huérfano indefenso -sin haber realizado otra “práctica” que la de 
someterse a la voluntad del Todopoderoso- transmitió a la 
humanidad. 

Tampoco Musa realizó nunca ejercicios secretos o ascéticos 
para conseguir poderes sobrenaturales. Cuando la guardia de 
Fira’un estaba a punto de darle alcance y frente a él se extendía un 
mar tempestuoso imposible de cruzar, se sintió perdido. Fue 
entonces cuando Allah el Altísimo le inspiró que golpease las aguas 
con su vara. Así lo hizo, y al instante se separaron dejando paso a 
los Banu Israil. Su misión no era presentarse ante los hombres 
como un semidiós capaz de abrir el mar en dos, sino la de 
transmitir el mensaje del Creador. Los Profetas cumplen con la 
tarea que se les ha encomendado y desaparecen para que no haya 
intermediarios que deformen la relación entre el Altísimo y Sus 
siervos. Los creyentes se purifican siguiendo las instrucciones de 
los Libros Revelados y el comportamiento de los Mensajeros -
hikmah. Y esa purificación les lleva a distinguir el susurro del 
shaytán de la inspiración divina. Hay un oído externo que permite 
escuchar los sonidos del mundo; y hay un oído interno, que sólo el 
hombre posee, a través del cual escucha el susurro y la inspiración. 
Cuanto más puro sea el corazón del creyente, más fácil le resultará 
diferenciar el extravío de la guía; y ese es el gran milagro que Allah 
el Altísimo concede constantemente a Sus siervos: el llevarles de la 
subjetividad chamánica a la objetividad profética: 

 

Allah es el Protector de los que creen; los saca de las tinieblas y 
los lleva a la luz. Pero los protectores de los que encubren la 

verdad son los taguts; los sacan de la luz y los llevan a las 



33 
 

tinieblas; ésos son los compañeros del Fuego; donde 
permanecerán para siempre. 

Qur’an 2:257 
 

Todos los chamanes -se manifiesten de la manera que se 
manifiesten- son taghut, encubridores de la verdad aunque 
mencionen a Dios, pues el “camino” que proponen a sus adeptos 
no conduce a Él, sino a la experiencia chamánica: Si no hay 
levitación; si no hay raptos; si no hay aniquilación en el Absoluto; si 
no hay viajes astrales… no hay realización espiritual. 

Otro aspecto fundamental de la Profecía es la resurrección, 
que el chamanismo desvirtúa substituyéndola por la reencarnación 
para de esta manera eliminar el concepto de juicio final, de premio 
y castigo. El chamanismo de alguna forma transmite que el 
hombre, a través de su poderoso intelecto, de prácticas especiales, 
de la ingestión de hierbas o de sustancias obtenidas en el 
laboratorio… puede llegar a unirse al mental cósmico y a ser uno 
con toda la creación, con todos los mundos, visibles y ocultos; y si 
este viaje intersideral no llega a completarse en esta vida, habrá 
miles de oportunidades más de conseguirlo en las siguientes 
reencarnaciones, en las que el hombre se irá “perfeccionando” 
hasta lograr la “unión” con la divinidad, con el espíritu de los 
ancestros, o convertirse en polvo de estrellas. Según esta 
transmisión es así porque los grandes “maestros” han ido y han 
vuelto; se han unido y se han separado según un proceso 
ontológico imposible de comprender para el adepto. Han llegado a 
las más lejanas galaxias; han penetrado en los neutrones; han olido 
el aroma de los quarks… pero si les pides que resuelvan una simple 
ecuación de segundo grado, dirán que el suyo es un conocimiento 
metafísico. 

“The Pathfinder” transcurre en el año 1000 de nuestra era, 
pero ninguna de las tribus que aparecen en la película tiene 
escritura ni Libro ni Ley, tan sólo un conjunto de normas sociales. 
Exactamente como los lobos y otros animales que viven en 
manadas. Si no hay “asentamiento” profético, no hay conexión y el 



34 
 

hombre queda vagando en la subjetividad de la misma forma que 
el astronauta, desconectado del cable que lo mantenía unido a la 
nave, queda vagando en el espacio infinito.  

Sin embargo, en el caso de la Profecía la desconexión nunca es 
total, ya que ésta atraviesa los periodos chamánicos y se mantiene 
viva en el corazón de ciertos individuos hasta el siguiente periodo 
profético. Este es el caso de Arabia en el tiempo del Profeta 
Muhammad (s.a.s), donde el chamanismo mágico conformaba la 
estructura social de todas las tribus y de todas las ciudades. Sin 
embargo, todavía quedaba gente que se mantenía fiel al tawhid 
que Ibrahim e Ismail instauraran en Mekkah miles de años atrás. 
Se llamaban “hanifas” pues sólo aceptaban la existencia de un 
único Dios Todopoderoso, Creador del Universo. 

 

Ibrahim no era judío ni cristiano, sino hanifa, de los sometidos, 
y no uno de los asociadores. 

Qur’an 3:67 
 

Entre ellos estaban Waraqa ibn Nawfa, Abdullah ibn Yahsh, 
Uzman ibn Huwayrith, Zaid ibn Amr y Quss ibn Saida. Todos ellos 
habían rechazado siempre la adoración de los ídolos y las súplicas 
que los idólatras les dirigían como si fueran dioses. Zaid ibn Amr 
solía decirles: 

 

Allah ha creado las ovejas, ha enviado el agua del cielo 
para que la tierra produzca de lo que comen, y aun así 
vosotros sacrificáis en nombre de otros que Allah." 

Bujari, Manaqibu’l Ansar 24; Dhabaih 16 
 

Aunque vivían en sociedades chamánicas, estos hombres 
seguían la guía profética antes incluso de que descendiese la 
Revelación. El Mensajero de Allah dijo en una ocasión con respecto 
a uno de ellos:  

 

Veo caminando a Waraqah en el Paraíso, llevando una 
túnica de seda. 

Haizami, IX, 416 
 



35 
 

Ya hemos visto cómo en la China del siglo VI a.C. -en pleno 
apogeo del chamanismo místico-filosófico representado por el 
taoísmo- se desarrolla el chamanismo racional a través del 
confucionismo; y lo mismo ocurrirá en Grecia en ese mismo 
periodo con Tales de Mileto, y en La India con las escuelas de 
Lógica (Nyaya), Atomismo (Vaisesika) y Materialismo (Carvaka), 
introduciendo la experiencia y la comprobación -y no los principios 
religiosos o metafísicos- como las herramientas básicas de toda 
epistemología. 

Este fenómeno aparecerá en la visión interpretativa de 
muchos historiadores como una manifestación del eterno conflicto 
entre mito y realidad; chamanismo y racionalismo; superstición y 
ciencia. Sin embargo, el enunciado de este supuesto antagonismo 
parece olvidar que lo único que se opone al chamanismo es la 
Profecía y que por lo tanto todo lo que no pertenezca al ámbito de 
la Profecía será chamanismo. 

Frente a este barzaj -barrera infranqueable- Occidente ha 
tratado de encontrar con paranoica insistencia un sistema que lo 
elimine y permita la transvasación de valores de la magia a la 
Revelación a través del misterio y de los secretos, de los yins y de 
los shayatines… mientras que en la Profecía todo es público y 
comprensible.  

El chamán brujo y el chamán místico entran en trance a través 
de drogas, de danzas rítmicas, de la repetición de mantras o del 
control de la respiración. Estas prácticas, y otros ejercicios que 
permanecen secretos para los no iniciados, van a proyectarle a un 
nivel de consciencia imaginario que el chamán interpretará como 
la más profunda realidad. Ha tomado peyote, o mezcalina, o 
entona rítmicas melodías. Danza alrededor del fuego sagrado y, al 
rozar el éxtasis, parte al más allá; se pasea por ocultas dimensiones 
en las que se manifiestan los hologramas del ADN o la invisible 
estructura de las partículas subatómicas.  

Milarepa, el último reformador del budismo tibetano, ha 
llegado a una pequeña aldea de la provincia de Quyang buscando 
la realización espiritual. Su maestro Marpa le hace pasar las más 



36 
 

desesperantes pruebas para comprobar hasta dónde llega su 
determinación, su himmah, su deseo de conocimiento. Debe 
construir torres triangulares de piedra para después derribarlas y 
construir otras circulares. Es ridiculizado y despreciado por su 
maestro delante de los otros adeptos. Y todo lo sufre Milarepa con 
infinita paciencia y férrea resolución. Cuando finalmente Marpa lo 
acepta como discípulo, le hace entrar en un pequeño habitáculo 
circular de adobe construido a las afueras de la aldea. Cierra la 
puertezuela de acceso y Milarepa se encuentra en la más profunda 
oscuridad. Ningún sonido llega hasta él, y todo lo que recibe como 
alimento es un trozo de pan al día y un cuenco con agua que 
alguien introduce en aquel minúsculo espacio a través de unos 
ventanucos en zig zag. Tras varios días de reclusión, Milarepa está 
listo para recibir la enseñanza. Ha visto luces y ha oído voces 
procedentes del más allá; ha tenido visiones y su consciencia ha 
traspasado el mundo material para penetrar en lo oculto y ver con 
el tercer ojo la realidad del ser. Los sufís llaman a esta práctica 
“entrar en jalwah”.  

Es siempre la misma experiencia chamánica: ascetismo, 
monacato, silencio, mantras, palabras secretas con poder mágico, 
drogas, movimientos rítmicos, músicas repetitivas acompañadas 
de panderos, flautas o algún otro instrumento, visiones… Uno se 
pregunta ¿qué papel juegan, en estos ejercicios iniciáticos, el Libro 
de Allah y la hikmah de Sus Profetas? ¿Qué humildad puede haber 
en alguien que ya es uno con el Absoluto, con el Creador del 
universo? Muhammad, el último Mensajero de Allah, pedía perdón 
al Altísimo sesenta veces al día; ¿a quién puede pedir perdón aquel 
que se ha convertido en la encarnación de la verdad? Después de 
que el nafs -el sí mismo- ha sido aniquilado, ¿quién queda para 
pecar, para transgredir los límites? En su estado de consciencia 
Shu, el discípulo no logra comprender que esas visiones y 
alucinaciones sonoras son tan lógicas como el que aparezca el 
sudor después de una carrera.  

Podríamos ahora preguntarnos, tras esta inmersión en el 
mundo chamánico, ¿qué permanecería del sufismo, del budismo o 



37 
 

del taoísmo si eliminásemos “las prácticas iniciáticas”? ¿Qué 
edificios surgirían de selvas y desiertos si no se ingiriese otra droga 
que el arrepentimiento? ¿Qué verdad aparecería resplandeciente 
en telescopios y microscopios si sus manipuladores viesen con el 
ojo objetivo de la fiṭrah humana? No permanecería ni surgiría ni 
aparecería, sino la Profecía con su “magia” real, con su poder 
irresistible.  

El Profeta Muhammad (s.a.s) volvía a establecer el equilibrio 
entre el ascetismo y la pasión por la vida de este mundo. Frente al 
monacato y la reclusión, el Mensajero de Allah (s.a.s) animaba a 
sus seguidores a casarse y a tener hijos; a trabajar como medio de 
subsistencia; a estudiar y a enseñar a otros lo que hubieran 
aprendido. Les exhortaba a luchar en el camino de Allah contra la 
tiranía y el chamanismo. Es el equilibrio en el que vivieron todos 
los Profetas y el que enseñaron a su generación. Y es este 
equilibrio el que el chamanismo destruye, inclinando 
desmesuradamente la balanza hacia un lado u otro. 

El tawhid no admite experiencias sobrenaturales ni ejercicios 
iniciáticos fuera de lo que Él ha ordenado expresamente. Y lo que 
ha ordenado, es suficiente. 

 

Yo soy Allah, no hay dios sino Yo; adórame y establece la salah 
para recordarme. 

Qur’an 20:14 

 
 
2. LA FORTALEZA DE LA FIṬRAH Y SUS ASALTANTES 

 

Cuando llega el ferrocarril al Cairo la elite espiritual de Egipto 
se derrumba. Aquella portentosa máquina llevaba a bordo un 
nutrido número de soldados del mal bajo la apariencia de exegetas 
bíblicos y pastores protestantes con la misión de entregar a los 
‘ulamah (sabios) musulmanes la nueva ‘aqidah (credo) que 
deberían implantar en la ummah (nación musulmana). Les 
recordaban que habían perdido el primer tren del progreso, como 
quedaba de manifiesto en las letras grabadas a fuego en la 



38 
 

locomotora -Made in England; y les instaban a no perder el 
segundo. Todos esos criterios de clasificación de los dichos (ahadiz) 
del Profeta (s.a.s) y todas esas interpretaciones coránicas (tafsir) 
carecían de rigor y por lo tanto no podrían incluirse en la 
“akademia” -la nueva institución judía encargada de dictaminar 
sobre la veracidad o falsedad de cualquier juicio, teoría o 
postulado que se emitiera en el mundo. De esta forma, no 
pertenecer a tan “respetable” establecimiento significaba, llana y 
simplemente, no existir, ni siquiera como referencia. Muchos de 
esos ‘ulamah, de esos sabios islámicos, de esa elite espiritual, se 
pusieron manos a la obra y les faltó tiempo para intentar 
desmantelar el edificio que el Profeta (s.a.s), los sahabah y los 
imames de la ummah habían construido con un rigor hasta 
entonces desconocido y que nunca después se ha vuelto a repetir. 
Pero esa fantástica máquina que avanzaba hacia el Cairo como un 
portentoso dragón anulaba cualquier otro argumento. Allah estaba 
con Occidente, con la inteligencia judía, y parecía como si el mal 
hubiera encontrado su nueva morada en todos esos países que 
conformaban la nación musulmana y que seguían utilizando el 
caballo y el camello como medios de transporte. Nacía el progreso 
y con él la gran pregunta, el gran eslogan “¿Por qué no?” 

Allah el Altísimo había dado al hombre poderosos y eficaces 
medios para recorrer la tierra y llevar sus mercancías a los lugares 
más remotos del planeta. Le había enseñado a construir barcos 
capaces de transportar miles de toneladas sin otra energía que el 
viento; y le había subordinado robustos animales con los que 
moverse sin necesitar otro combustible que el pasto fresco del 
campo. Esos exegetas, en cambio, les decían a los atónitos ‘ulamah 
egipcios: “Sí, sí, desde luego… Pero ¿por qué no utilizar el tren? 
Probarlo; montaros en él; hacer algún viaje… ¿Estáis seguros que 
es un juguete del shaytan; de que es algo maléfico? Desde luego, 
nosotros no queremos otra cosa que mejorar la vida en la tierra.” 
Los ‘ulamah miraban aquella locomotora, compuesta de miles de 
piezas perfectamente ensambladas y conectadas entre sí, y 
decidieron subirse al tren y disfrutar de los cómodos asientos que 



39 
 

albergaban sus lujosos compartimientos, concluyendo que, 
efectivamente, ¿por qué no? ¿Por qué no subirse al tren del 
progreso aunque ello significara salirse del Entramado Divino y 
negociar con los judíos -que es como negociar con el mismísimo 
diablo- la nueva ‘aqidah a la que deberían adherirse los 
musulmanes?  

Estos eran los primeros centinelas que tomaron sobre sí la 
tarea de educar a las nuevas generaciones en la ‘aqidah que los 
judíos les habían prestado. De forma parecida, los lobbies judíos 
fueron salvando las reticencias de las naciones occidentales que 
veían en el ferrocarril un artilugio satánico capaz de trastocar los 
valores de sus sociedades. El tren fue, de alguna forma, una de las 
primeras y más poderosas concretizaciones de ese ateísmo que 
inaugurara la gente del profeta Musa (a.s) cuando al pasar por un 
pueblo de idólatras le sugirieron que les construyera dioses como 
esos -dioses muertos, sin ningún poder sobre la actuación del 
hombre. Esa abigarrada locomotora con sus elegantes vagones era 
la prueba de que la voluntad y la inteligencia humanas no tenían 
límite ni, más importante aún, no necesitaban de un creador, de 
una autoridad impuesta desde el cielo. Pero todavía ese ateísmo 
tenía que explicar y despejar muchas incógnitas -el origen del 
universo, el origen de la vida, la voluntad de la historia, la 
psicología humana… De todo ello se encargaría el evolucionismo, 
consagrando a la materia como el único dios posible; el 
psicoanálisis, con su aberrante visión del ser humano como un 
cúmulo de frustraciones, pero que de alguna forma apoyaba el 
concepto materialista de la existencia; y el marxismo, que 
intentaría dar una coherencia a las relaciones humanas y a la 
propia historia. Con una Iglesia debilitada y corrupta, este 
triunvirato no tardó mucho en expandirse por todo Occidente y en 
sembrar la semilla de la rebeldía, incluso en los seminarios 
católicos y en las escuelas bíblicas protestantes. Sin embargo, la 
muralla de la fiṭrah seguía en pie y la puerta de acceso a la 
fortaleza bien cerrada, aunque con visibles marcas de haber 
intentado forzarla. Hacían falta contraseñas más sutiles, 



40 
 

argumentos más convincentes -un sistema, en definitiva, más 
completo y atractivo.  

El susurro de los shayatines continuaba con su misión de 
transmitir a los judíos occidentales nuevos secretos del 
funcionamiento del universo -fuerzas y mecanismos de un poder 
sobrecogedor. En los últimos 15 mil años el hombre había 
cambiado muy poco su forma de vida, sus herramientas, sus 
construcciones, sus medios de transporte... Sin embargo, en algo 
menos de un siglo aparecía la electricidad, la radio, la televisión, el 
teléfono, el motor de explosión, los aviones, submarinos, 
helicópteros, naves espaciales, y un arsenal militar que dejaba 
atrás cualquier ficción… y todo ello reforzaba el concepto 
materialista y ateo de la existencia. Todos esos portentosos 
artilugios parecían dar la razón a aquellos denigrados positivistas, 
ahora visionarios, cuando afirmaban que el poder del hombre no 
tenía límites. 

Una de las cerraduras más potentes y difíciles de forzar es la 
cerradura de la autoridad. Destruir este principio sería ya debilitar 
en gran medida la puerta de acceso a la fortaleza, pero los judíos 
encontraron la contraseña que les permitiría socavarlo -la llamaron 
“la igualdad”. Este concepto iba claramente en contra de la fiṭrah, 
pero lo presentaron, cínicamente, como el más alto grado de 
justicia. Y decimos cínicamente pues nada hay más injusto que la 
igualdad. Donde quiera que miremos no encontraremos otra cosa 
que diferenciación, gradación y estratificación, tanto en los 
géneros como en los individuos. La respuesta de los centinelas no 
podía ser otra que la del rechazo, pero el eslogan “¿Por qué no?” 
hizo su trabajo: “Desde luego que es una impostura hablar de 
igualdad pero ¿estamos seguros de que una mujer no puede 
conducir un camión o arreglar un grifo? ¿Podemos afirmar que no 
hay ninguna posibilidad de que pueda luchar en los campos de 
batalla? Fijémonos en Juana de Arco o en Agustina de Aragón. 
¿Realmente es absurdo imaginar a una mujer dibujando los planos 
de un edificio? ¿O dirigiendo una entidad financiera? No decimos 



41 
 

que sea lo más adecuado, pero quizás funcione. ¿Estamos seguros 
de no estar pisoteando los derechos de media humanidad?”  

Los argumentos que respondían al eslogan “¿Por qué no?” 
seguían produciéndose y apareciendo en libros, en fotografías, en 
carteles, en máximas, en manifestaciones, en gritos y en llantos. 
Las mujeres, de la noche a la mañana, se sentían maltratadas, 
discriminadas -y eso era injusto, algo que la fiṭrah no podía tolerar. 
La contraseña “igualdad” había introducido de nuevo el virus de la 
duda y pronto ese virus se abriría camino hasta el corazón mismo 
de la fortaleza, haciendo creer a los centinelas que toda aquella 
sinrazón se debía a un reajuste del concepto de justicia que en 
algún momento de la historia se había malentendido. Muchos de 
los centinelas se negaban a aceptar que la mujer tomase ese papel 
de entidad independiente, capaz de competir con el hombre y de 
realizar sus mismas funciones, pero el trabajo del eslogan “¿Por 
qué no?” se veía ahora recompensado en los prolegómenos de la 
Revolución Rusa: mujeres conduciendo enormes cosechadoras, 
batiendo el acero, conduciendo autobuses, marcando el paso en el 
ejército rojo… La Revolución Rusa proclamaba la igualdad de todos 
los seres humanos y de esta forma se adelantaba a su gran rival - 
Occidente. Sin embargo, la fiṭrah no niega que una mujer pueda 
trabajar en unos altos hornos o en un astillero. Lo que la fiṭrah 
niega es que ése sea su papel. La mujer puede hacer todo eso, 
pero la fiṭrah le ha conferido una tarea mucho más importante: la 
de educar a sus hijos, la de transmitirles los valores de la fiṭrah, la 
de proteger el hogar y la de administrar la riqueza familiar; 
mientras que al hombre le ha conferido un trabajo subalterno -el 
de trabajar y luchar para que ella pueda llevar a cabo esa función. 

Los judíos sabían que la mejor forma de salir ileso de una 
guerra es dirigiéndola y aprovechando la nueva situación de la 
mujer en la Unión Soviética, lanzaron todas sus huestes contra el 
sistema todavía patriarcal de Europa y América. El ateísmo, que 
desde el Renacimiento había ido horadando y desgastando la 
espiritualidad de Occidente, lanzaba con furia un nuevo eslogan 
“ya basta”. “¡Ya basta de ser esclavas! ¡Ya basta de tener que 



42 
 

taparnos para no ir al Infierno! ¡Ya basta de religiones, de dioses, 
de credos! ¡Ya basta de cadenas! ¡Ya basta de miedos y de 
supersticiones!” Eso mismo es lo que había proclamado Karl Marx 
en uno de sus más famosos eslóganes -“La religión es el opio del 
pueblo.” Parecía, pues, que todas las piezas encajaban y que todas 
las ideas apuntaban a una misma realidad, a una misma demanda -
la igualdad dentro de un sano y vigoroso ateísmo.  

En medio de todo ese barullo ideológico se materializaba uno 
de los susurros más rentables de cuantos han escuchado los judíos. 
En 1895 nacía el cine, una de las magias más potentes que han 
utilizado los shayatines a lo largo de la historia; y 15 años después 
se establecía en Hollywood, California, el primer estudio 
cinematográfico. De un primer periodo experimental se pasará 
rápidamente al cine de actores, a través del cual éstos pronto se 
convertirán en auténticas estrellas que iluminarán el cielo judío de 
la manipulación de valores. A través de ellos se irá proyectando la 
imagen del bien y del mal según convenga a los cada vez más 
poderosos lobbies judíos. El eslogan “¿Por qué no?” encontrará un 
argumento más a su favor al apoyarse en ellos: “Sí, es cierto que el 
adulterio es algo abominable, pero reconozcamos que hay 
situaciones y situaciones. Por ejemplo, en la película de Luis 
Buñuel Belle de jour (1969) no diremos que se justifique, pero es al 
menos entendible la posición que toma la protagonista.” El 
eslogan “¿Por qué no?” va a encontrar infinidad de argumentos 
para legitimar, o al menos justificar, no sólo el adulterio, sino 
también la prostitución, la drogadicción, el robo, la traición, la 
homosexualidad, el travestismo y numerosas otras actitudes 
propias de la cultura, que de establecerse en una sociedad, 
corromperán su fiṭrah, quedando ésta a merced de las fuerzas 
satánicas que penetrarán en ella disfrazadas de libertad y de 
derechos humanos.  

Las películas del cineasta Almodóvar presentan todos estos 
elementos de corrupción juntos, en un mismo escenario. Sus 
personajes suelen ser drogadictos, prostitutas, homosexuales, 
enfermos de SIDA… pero en la pantalla aparecen rodeados de un 



43 
 

halo de candidez, de simpatía; los presentan como héroes, como la 
gente más sincera de sus sociedades. 

La apología de la homosexualidad ha llegado tan lejos que la 
película de Ang Lee, Brokeback Mountain (2005), nos ofrece un 
realista y cándido retrato de la relación amorosa entre dos 
cowboys, símbolos, en principio, de la virilidad masculina. De esta 
forma, lo corrupto, lo anormal y criminal será presentado como 
algo deseable y superior. Toda una serie de producciones 
hollywoodenses llegarán incluso a justificar los asesinatos en serie. 
Como ejemplo de ello podemos citar la película sobre la vida de 
Aileen Wuornos, una asesina que entre 1989 y 1990 mató al 
menos a siete hombres en Florida y el sureste de Georgia, y que 
poco faltó para que llegara a convertirse en una celebridad y en 
ejemplo de mujer fuerte, defensora de los derechos del sexo débil 
frente a la agresividad masculina (más tarde, sin embargo, 
confesaría que mataba para robar), víctima de una sociedad 
hipócrita y machista. Aunque la película se titula Monster (2003), 
se esfuerza en mostrar que la infame protagonista, al igual que 
todos nosotros, tiene su lado bueno, y lo hace con tal ahínco que 
Charlize Theron recibió un Oscar por sus logros interpretativos en 
el papel de la asesina, ejecutada en 2002 con una inyección letal.    

Cuatro décadas antes, y con un estilo muy diferente, Jean-Luc 
Godard ya había hecho lo mismo en su película A bout de souffle 
(Sin aliento, 1959). El protagonista es un criminal cuya amoralidad 
le confiere una sangre fría sólo comparable a la de su chica, una 
joven norteamericana que al final decide entregarle a la policía. 
Pero el actor que encarna al asesino -rodeado de un ambiente 
totalmente surrealista- es Jean-Paul Belmondo, una de las estrellas 
refulgentes del cielo cinematográfico, y por lo tanto todos los 
personajes que represente estarán exentos de cualquier juicio 
moral, pues cuando el que dispara a quemarropa es Jean-Paul 
Belmondo, los espectadores sentirán, como él, que nada malo hay 
en ello. No podemos imaginar, ni mucho menos aceptar, que una 
estrella de Hollywood o del gran cine occidental pueda encarnar a 
un personaje moralmente equivocado. Si Jean-Paul Belmondo ha 



44 
 

disparado contra un policía motorizado es porque en el fondo y 
más allá de cualquier mojigatería puritana, ese tipo se lo merecía. 
Comparado con Jean-Paul Belmondo, o con cualquier otra estrella, 
su vida carece de interés y de sentido, y matarlo puede ser, al 
menos, una opción a tener en cuenta. En Pierrot le fou (1965), sin 
duda su película más famosa, el protagonista, de nuevo Jean-Paul 
Belmondo, tras una serie de excentricidades y de audaces efectos, 
se envuelve en una ristra de cartuchos de dinamita y prende fuego 
a la mecha. Pierrot se arrepiente de lo que ha hecho y busca 
desesperadamente la mecha para apagarla, pero sin éxito. La 
última escena es una gran explosión precedida por el grito de 
Pierrot: ¡Merde! “¿Por qué no? Un crimen, un suicidio… pero 
¿estamos seguros de que no es algo sublime -algo más allá de 
nuestras mezquinas concepciones morales? El crimen y el suicidio -
¿no son en realidad acciones que solamente los más fuertes, los 
más libres pueden realizar? En todo caso ¿por qué no? Lo ha hecho 
Jean-Paul Belmondo, mi actor preferido, el actor preferido de mi 
madre. Claro que se trata de una película, pero todo ello me hace 
pensar que en realidad vivimos atrapados en valores que nos 
encadenan y nos oprimen. Yo veo que Pierrot es un hombre libre, 
un hombre sin prejuicios sociales, sin miedos, que se lanza a la vida 
con coraje y lealtad a sí mismo. Sí, es cierto que acaba 
suicidándose, pero ¿por qué no? ¿Acaso no es superior una vida 
intensa que desemboca en el suicidio a una vida mediocre que 
termina sus días en un hospital de la beneficencia?” 

Veamos otro caso. En 1969 aparece la película Danzad, 
malditos, danzad (They shoot horses, don´t they), del director judío 
Sidney Pollack. La acción transcurre en los años 30 en una pequeña 
localidad de los Estados Unidos, en plena depresión económica y 
social. El crack del 29 ha dejado a América sin trabajo y sin 
esperanzas. Esta situación es aprovechada por todo tipo de 
estafadores. En el caso que presenta la película la estafa se 
produce con la organización de un baile de parejas que durará tres 
días con el objetivo de promocionar un nuevo restaurante. La 



45 
 

pareja que logre permanecer todo ese tiempo bailando ganará una 
suculenta suma de dinero.  

Las primeras escenas muestran a un niño jugando con un 
hermoso caballo negro. Corre con él, lo monta, pero en una de 
esas correrías el caballo se cae partiéndose un hueso de la pata y 
quedando inmovilizado en el suelo. Tratan de curarle pero no 
logran que el hueso se vuelva a unir y el padre del muchacho 
decide matarlo. Él no entiende por qué tienen que acabar con la 
vida de ese hermoso animal al que tanto quiere. Su padre, 
mientras lo encañona con el rifle, le dice: “Debemos matarle 
porque está sufriendo.” La siguiente escena nos muestra a ese 
muchacho, convertido ya en un hombre joven que, como la 
mayoría de sus conciudadanos, busca algún medio de ganarse la 
vida. Lee el anuncio del concurso de baile y decide probar suerte. 
No tiene pareja, y lo mismo le ocurre a la protagonista, Jane 
Fonda, una mujer madura que ha decidido darse la última 
oportunidad de su vida. Las parejas se van inscribiendo una a una, 
y al final sólo quedan ellos dos, sentados uno frente al otro. No se 
conocen pero tampoco les importa. Lo único que cuenta es bailar; 
bailar hasta perder el conocimiento o ganar el fabuloso premio. El 
resto de la acción transcurre en una sala de baile, donde una 
veintena de parejas se mueven lentamente al son de una música 
decadente. Es la depresión que asola América, el gran desastre 
financiero, el fracaso de una sociedad que no ha podido proveer a 
sus ciudadanos de otros valores que el dinero y el bienestar; 
valores que ahora yacen por el suelo de la bancarrota más 
absoluta.  

Han pasado 24 horas. Varias de las parejas no han podido 
resistir y han quedado eliminadas. La cámara va enfocando los 
rostros de esos hombres y mujeres que se mantienen agarrados 
unos a otros para no caer, para no sucumbir al agotamiento. 
Vemos en ellos dibujados la desilusión y el presentimiento fatídico 
de que serán los otros quienes logren vencer y ganar el dinero que 
les devuelva a la vida, al consumo y al bienestar. Tampoco los 
protagonistas parecen albergar la esperanza de alcanzar tan 



46 
 

deseado galardón. Es como si hubieran aceptado el destino fatal 
que les ha tocado vivir. Ha pasado el segundo día y sólo quedan 
unas pocas parejas en la sala de baile. El cansancio y el sueño 
hacen que más que bailar los participantes se apoyen unos en 
otros como dos púgiles que, sin fuerzas para seguir boxeando, 
deciden abrazarse. Ha pasado medio día, doce largas horas, y ya 
sólo quedan tres parejas. La protagonista siente ahora que pueden 
vencer. También los ojos del muchacho se han iluminado y parece 
haber sacado fuerzas de flaqueza. Se animan con entusiasmo el 
uno al otro. Quedan tres horas y sólo tienen una pareja rival… una 
pareja que, semiconsciente, apenas se mantiene en pie. El 
animador les advierte una y otra vez que no se pueden parar, que 
tienen que seguir bailando o de lo contrario quedarán 
descalificados. La protagonista quema su último cartucho y con la 
poca energía que aún le queda increpa a su pareja para que siga 
moviéndose. Una hora más y habrán ganado; habrán salido de 
aquel infierno en el que se ha convertido América. Cuando tan sólo 
faltan quince minutos, la pareja rival se derrumba. Se desploman 
desmayados y el ruido de sus cuerpos al caer anuncia que los 
protagonistas han ganado. Ahora se abrazan de alegría -parecía 
imposible, un sueño; un sueño que se ha hecho realidad. Era la 
primera vez que algo así ocurría en sus vidas, siempre devastadas 
por el fracaso. Se sientan en un banco, con los rostros 
desencajados pero sonrientes. A los pocos minutos el animador les 
invita a pasar a su despacho, en el que tiene lugar el siguiente 
diálogo: “Bueno, chicos, habéis hecho un buen trabajo. Es muy 
probable que se interese por vosotros algún estudio 
cinematográfico. Quién sabe, este concurso podría catapultaros al 
éxito, a la fama. En todo caso, aquí tenéis un pequeño regalo.” El 
animador les entrega una caja de bombones. Al principio, parecen 
no entender lo que está pasando -“Ah, sí; gracias. Sí, muchas 
gracias… creo que el premio eran tres mil dólares…” El animador 
cambia de expresión -“Vamos, chicos. ¿De qué dinero estáis 
hablando? Esto era un concurso de baile para promocionar un 
restaurante. Lo del dinero lo pusimos para que se animara la 



47 
 

gente. No hay dinero. ¿De dónde pensáis que íbamos a sacar tres 
mil dólares? Tomad la caja de bombones y disfrutad de la vida.” 
Los dos protagonistas se miran totalmente desolados. Él parece 
aceptar su destino, pero para ella es el final -la última burla que le 
gasta la vida. Ya no tiene fuerzas para seguir luchando. Ésta había 
sido su última oportunidad; el último tren, y lo ha perdido. Intenta 
discutir con el animador. Le señala el cartel donde se anuncia que 
habrá un premio de tres mil dólares para los ganadores. Intenta 
explicarle todo el sufrimiento que han tenido que soportar durante 
esos tres días, pero todo es en vano. Salen del recinto y llegan a 
una balaustrada, cerca de un río. Es el final del camino. Para ella la 
vida acaba de perder todo su sentido y le pide a su compañero de 
baile que le dispare un tiro en la sien. Éste al principio se resiste, 
pero cuando ella le dice que eso es lo que hacen con los caballos 
heridos, el protagonista recuerda a su padre disparando a su 
amado caballo. Asiente con la cabeza, coge el revólver y le dispara 
como el acto más inevitable de su vida. 

El eslogan “¿Por qué no?” argumentará que hay situaciones en 
las que el crimen es la mejor opción. La propia naturaleza, por lo 
tanto la fiṭrah universal, nos ordena a veces matar, como en el 
caso de los caballos heridos, para evitar el sufrimiento. Es un 
mensaje extremadamente sutil el que se intenta hacer pasar a los 
espectadores. Es evidente que un caballo no es un ser humano. 
Aquél no tiene consciencia de la vida ni de la muerte. Lo saben 
todos, pero de alguna forma se logra introducir la duda en su 
razonamiento, pues quizás el caso de la protagonista sea 
demasiado parecido al del caballo como para no utilizar con ella el 
mismo método de acabar con el sufrimiento. Nadie se atreverá a 
condenar a los protagonistas, pues hay toda una serie de escenas 
que han logrado que los espectadores se conviertan en sus 
cómplices al ser presentados como víctimas de un fraude que 
refleja la terrible decadencia moral que recorre América. 

 En la película no hay una tercera voz que exponga el 
problema en toda su amplitud -“¡Eh, chicos! ¿No os parece que 
estéis exagerando? ¿A qué viene esa historia de caballos y de 



48 
 

levantarle la tapa de los sesos a una persona? ¿Es esa la nueva 
estética que queréis implantar -una estética en la que la 
frustración y los caracteres enfermizos sean los modelos a seguir? 
¿No sería mejor dar una alternativa al sistema que os ha arrojado a 
la miseria y a la desesperación? ¿No es mejor luchar que bailar y 
luego pegarse un tiro?” No hay interacción en las películas. Te 
sientas en la butaca y de forma pasiva miras lo que se proyecta en 
la pantalla, y eso hace que los mensajes que se lanzan a los 
espectadores sean mucho más efectivos, pues no hay réplica ni 
contra-argumentación. 

En 1934 el Production Code (ley de censura cinematográfica) 
prohibía en los Estados Unidos que los actores mostrasen en la 
pantalla algún tipo de desnudez, ley ésta que será derogada en 
1950, pero que permanecerá en la consciencia de los 
norteamericanos durante mucho más tiempo, como lo prueba el 
hecho de que la película de Roger Vadim Et Dieu créa la femme (Y 
Dios creó a la mujer), proyectada en 1956, causara una tremenda 
consternación a nivel internacional, pero sobre todo en los Estados 
Unidos. En esta película aparece por primera vez una mujer -
Brigitte Bardot, totalmente desnuda. Sin embargo, escenas como 
ésta, que habían provocado el rechazo moral de una gran parte de 
los occidentales, pronto se convertirán en algo habitual y en 
símbolo del mundo libre. Hacía falta, no obstante, una coartada 
que acallara las protestas que surgían de la fiṭrah. Para ello se 
utilizó, de nuevo, el eslogan “¿Por qué no?”: “Acaso se debería 
acusar de inmoral al artista griego Alexandros por haber esculpido 
la Venus de Milo?” Afirmar algo así sería totalmente inaceptable ya 
que se trata de una obra de arte; y ésta fue la gran coartada judía -
convertir al cine en el séptimo arte. A partir de ahora todo estaría 
permitido -cualquier escena debería ser interpretada, desde esta 
nueva perspectiva, como un fotograma sublime. De la misma 
forma que quien se atreviese a considerar impúdica la escultura de 
Alexandros sería tachado de bárbaro, así también, quien 
promulgase leyes contra la libertad de expresar a través del cine, 



49 
 

del séptimo arte, un sentimiento o una idea cualquiera, sería 
tachado de retrógrado y enemigo de la civilización.  

El cine subió las faldas de las mujeres por encima de la rodilla; 
les puso un cigarrillo entre los dedos; les enseñó a coquetear con 
los hombres, a engañar a sus maridos, a desear el lujo. Pero sobre 
todo ha sido la herramienta más efectiva que los judíos han 
utilizado para presentar un mundo libre capaz de auto-defenderse 
de todos los males que puedan afligirle; capaz de curarse todas las 
heridas. El mundo libre significa justicia implacable hoy y aquí. No 
hacen falta dioses ni días del juicio; para eso está el FBI y los 
marines, y si éstos no fueran suficiente fuerza de choque para 
detener el mal o dar su merecido a los malvados, contamos con 
Superman, Spiderman y toda una serie de nuevas generaciones de 
entidades súper poderosas. Cientos de películas nos presentan 
cómo al final son desenmascarados y procesados jueces, 
senadores, gobernadores, sheriffs, y militares corruptos. El 
mensaje es claro: América tiene los mecanismos necesarios para 
impedir que el sistema pueda ser invadido y aniquilado. Lo intentó 
King Kong y lo han intentado los extraterrestres, pero América 
nunca será vencida. Y mientras millones de norteamericanos ven 
con exultante complacencia todas esas sandeces hollywoodenses, 
las productoras y distribuidoras cinematográficas recaudan 
millones de dólares “de” todo el mundo.  

Durante decenios Hollywood nos mostró a unos esforzados 
colonos llenos de determinación, honradez y confianza en el 
Todopoderoso, maltratados y asesinados por unas criaturas que 
montaban a caballo y aullaban mientras disparaban flechas, 
cortaban caballeras, violaban a mujeres, torturaban a niños… sin 
que en ningún momento esas criaturas, esos indios, esos dueños 
legítimos de América, tuviesen la más mínima apariencia humana. 
No había en ellos piedad ni misericordia. Nunca se mostraban sus 
sociedades, sus creencias, sus valores. Generaciones enteras de 
occidentales crecieron odiándolos, tomándolos como uno de los 
símbolos del mal, de la barbarie. Cuando esa imagen empezó a 
generar sospechas, a perder credibilidad y a no ser rentable, 



50 
 

Hollywood cambió los rollos de las películas y los puso del revés, 
lanzando al mercado internacional grandes súper-producciones en 
las que descaradamente se invertían los términos de la ecuación. 
Ahora se presentaba a unos indios espiritualmente refinados, 
sabios, con un alto concepto de justicia, amorosos padres y 
esposos -en contraposición a unos desalmados hombres blancos 
sin ninguna sensibilidad y sin ninguna altura moral. De esta forma 
el mundo libre -América, Hollywood, los lobbies judíos- 
presentaban la verdad de los hechos aún a costa de su propia 
reputación; y sin embargo, este acto de extrema generosidad y 
autocrítica sólo era aparente, un truco más, una hábil estrategia 
para desembarazarse de la estúpida visión que habían proyectado 
en el pasado. Si nos fijamos en el verdadero protagonista de la 
película Bailando con lobos, veremos que es un militar 
norteamericano que se sitúa por encima de indios y hombres 
blancos, proyectando el mensaje de que en la América de los 
conquistadores, de los usurpadores, hay gente indeseable, como 
por otra parte la hay en todas las sociedades humanas, pero 
también la más noble, la más avanzada -que es la que cuenta a la 
hora de evaluar a un pueblo. El mismo fenómeno hemos 
presenciado con el tema de Vietnam -un pueblo invadido que tiene 
la osadía de defenderse y de tratar de expulsar a los invasores. 
Pero son presentados en la pantalla como una gente ignorante, sin 
cultura, con un lenguaje casi animal, convenientemente 
ridiculizado, frente a unos apuestos y valientes soldados 
norteamericanos a los que, entre disparo y disparo, les 
sobrevienen reflexiones metafísicas. No obstante, en la reacción 
crítica que trató de mitigar el descompensado escenario no se 
llegó a mostrar a esos marines que, tras haber sufrido un 
sobresalto aristotélico, abren en canal a una mujer vietnamita 
embarazada. Se prefirió hablar de crisis agudas propias de los 
campos de batalla -y todo el mundo pareció comprenderlo. Y 
nuevo chaparrón de dólares entrando en las arcas judías.  

Ningún poder en la historia ha negado el derecho a existir de 
sus oponentes con la virulencia y el total encubrimiento con el que 



51 
 

lo ha hecho Occidente. ¿No es sorprendente que nunca hayamos 
visto una película de “indios” hecha por los indios; ni de la guerra 
de Vietnam hecha por los vietnamitas; ni siquiera de la Segunda 
Guerra Mundial hecha por los alemanes? 

Los asaltantes saben que nunca podrán tomar la fortaleza de 
la fiṭrah si antes no se debilitan los muros; si antes no se logra que 
se tambaleen y hagan tambalear a la gran puerta de acceso -y ya 
hemos visto que uno de los contrafuertes de esos muros es el 
principio de autoridad. Hollywood jugará un papel fundamental a 
la hora de presentar el nuevo modelo de mujer occidental, es 
decir, universal. El concepto de igualdad, como ya hemos dicho, 
será esgrimido como sinónimo de justicia, de progreso, de 
reivindicación que todos los pueblos deberán enarbolar, 
presentando al mismo tiempo a la ama de casa que no trabaja 
fuera, que cuida de sus hijos, que organiza la economía doméstica, 
que se preocupa de respaldar a su esposo y de aconsejarle, como 
un elemento retrógrado de la sociedad, algo indeseable, algo que 
deberá poco a poco desaparecer. La igualdad, lógicamente, elimina 
el concepto de autoridad, el concepto de que hay grados, niveles y 
por lo tanto poder ejecutivo, poder decisorio.  

En este sentido, el otro frente que deberá abrirse para 
promover y fortalecer el principio de igualdad será el de la 
educación. La figura del maestro, del profesor, respetado y temido 
por sus alumnos, pero también en muchos casos admirado por 
ellos, sucumbirá frente a un nuevo escenario en el que los 
estudiantes serán los protagonistas y al mismo tiempo las víctimas 
de esa autoridad educativa que los ha estado oprimiendo, 
minusvalorando y frustrando. Aquí se unirán los dos eslóganes, 
“¿Por qué no?” y “¡Ya basta!”  

Si volvemos al cine, encontraremos en la película británica If… 
(Si…, 1968), de Lindsay Anderson, un parangón del efecto de la 
igualdad en los sistemas educativos. La acción se desarrolla en un 
colegio en algún lugar de Inglaterra, donde los alumnos estudian 
en régimen de internado. La película nos presenta a un 
profesorado mojigato, cruel y sin ningún atractivo, frente a unos 



52 
 

alumnos que intentan sobrevivir al sistema de represión en el que 
viven. El protagonista es un joven lleno de vida, audaz, valiente, 
que se enfrenta a la crueldad y a las absurdas normas que rigen en 
el colegio. Los profesores tratarán de humillarle y recibirá 
numerosos castigos corporales, lo que no hará sino reforzar su 
oposición al sistema. Al final, este muchacho se aposta en la 
buhardilla del edificio y desde allí, con un rifle, como en un sueño, 
comienza a disparar a la directiva del colegio. Era el día de la fiesta 
de fin de curso y en el patio se habían congregado profesores y 
padres para celebrarlo. Los disparos… los cuerpos en el suelo… la 
sangre… han trastocado la fiesta en una inexplicable pesadilla. 
Acaba la película y todos los espectadores parecen estar pensando 
-“¿Por qué no? Desde luego que matar no es la solución, pero ya 
basta de que los alumnos tengan que soportar la tiranía de sus 
profesores.” La finalidad de la película If… no es la de armar a los 
estudiantes con rifles y carabinas, sino la de socavar la autoridad 
del profesor frente al alumnado y ofrecer un argumento para 
justificar el despotismo infantil que va a eliminar la autoridad 
educativa. 

El escenario resultante no pude ser más desesperanzador. La 
muralla de la fiṭrah, que no ha dejado de sufrir continuos ataques, 
tendrá que enfrentarse ahora a un asalto que se llevará a cabo con 
sofisticadas máquinas de guerra. Como una barrena imparable se 
acercan la igualdad, la desintegración del principio de autoridad, y 
uno de los más añorados sueños judíos -la eliminación de lo 
prohibido; todo ello motorizado por dos poderosas turbinas: “¿Por 
qué no?” y “¡Ya basta!” 

El cine hacía su papel apuntalado por los contrafuertes de la 
información -los mass media. Para lograr que éstos se convirtieran 
en la voz de la verdad y el sistema judeo-occidental de gobierno -la 
democracia- en baluarte de la justicia, se introdujo la crítica. En los 
regímenes comunistas cualquier tipo de información que pudiera 
dañar su imagen o desvelar algún aspecto corrupto de sus 
gobiernos era silenciada, ocultada; y esto creaba en los ciudadanos 
la sensación de estar continuamente engañados y, al mismo 



53 
 

tiempo, una desvinculación total con el poder. Los judíos habían 
descubierto que una cárcel con vistas es mucho más aceptable que 
una cárcel sin ventanas. Más aún, la cárcel occidental se 
presentaba con jardines, pistas de patinaje, lagos, bibliotecas, salas 
de cine… hasta que los prisioneros se olvidaban de estar 
encerrados en contra de su voluntad. Aquel idílico escenario a 
duras penas se podía seguir llamando cárcel. Había elecciones para 
elegir al director del presidio. Se organizaban manifestaciones para 
forzar a la administración a cambiar el menú de los domingos. Los 
presos habían creado varios periódicos y revistas donde 
denunciaban los abusos de ciertos guardianes; y más de una vez 
habían conseguido que se echara del cuerpo a alguno de ellos o, al 
menos, que se le cambiara de destino. En el lado comunista las 
cárceles no dejaban de parecerlo. A lo más que habían llegado era 
a celebrar una vez al año un campeonato inter-celdas de 
baloncesto. Sin embargo, la realidad que se afianzaba más allá de 
las apariencias era muy similar en ambos presidios, pero el hecho 
de poder gritar y denunciar y quejarse y escribir y aporrear las 
rejas con las tazas metálicas o los pucheros depositaba en el ánimo 
de los prisioneros occidentales un aroma de libertad y de control 
sobre las autoridades penitenciarias… un aroma, una sensación 
apenas perceptible… y eso era todo.  

En Italia hay elecciones; sus ciudadanos deciden cada cuatro 
años quiénes les van a gobernar, siempre bajo su atenta 
supervisión; pero cuando se preparaba la segunda guerra contra 
Iraq, cuatro millones de italianos -es decir, Italia entera- se 
manifestaron para exigir al gobierno que no mandase tropas a 
luchar contra los iraquís. Nada les habían hecho, y ni el gobierno 
americano ni el británico habían mostrado ninguna de sus famosas 
evidencias de que Saddam poseyera armas de destrucción masiva 
que pensara utilizar para destruir Europa. Mientras los 
manifestantes recorrían las calles de las principales ciudades 
italianas protestando contra la guerra, el ejército hacía los 
preparativos para enviar un destacamento a luchar contra un 
pueblo cuyo único crimen era el de resistir a los invasores.  



54 
 

En 1982 el partido socialista español obtenía en las elecciones 
presidenciales la mayoría absoluta. Una de las causas de aquel 
atronador éxito se debía a la firme resolución de su secretario 
general, Felipe González, de exigir el desmantelamiento de las 
bases aéreas norteamericanas en suelo español y la rotunda 
negativa a formar parte de la OTAN. Unos meses después de 
haberse acomodado el Presidente en la Moncloa comenzaron a 
aparecer en los medios de comunicación los contra-programas de 
gobierno. Todos lo habían entendido mal, y de forma magistral 
esos novatos socialistas utilizaron el eslogan “¿Por qué no?” para 
cambiar la opinión pública 180 grados a favor de los nefastos 
vientos atlánticos. Cada día aparecían artículos en los periódicos 
más leídos del país que alertaban del peligro de perder el tren 
europeo, el tren occidental. Entrevistas televisivas, radiofónicas, 
libros, conferencias… y todo un montaje sobrecogedor advertía a 
la ignorante masa española del error que supondría decir NO a la 
OTAN, al progreso, al poder, a los vencedores. Obviamente, la 
gente dijo SÍ en un referéndum en el que se presentaba la opción 
de elegir entre un abismo delante y un fuego detrás. 
Mayoritariamente se prefirió el abismo por aquello de que nunca 
se sabe, siempre puede haber una rama a la que asirse.  

La farsa de la democracia, no obstante, ha dejado de tener 
coartada. Todos ven cómo la bipolarización de la vida política en 
dos bandos, uno de derechas y otro de izquierdas, no ha hecho 
sino crear una dictadura de partidos en la que la verdadera 
mayoría la representan los que se niegan a votar. En Polonia, de un 
90% de votantes en las primeras elecciones de 1991 se ha pasado 
a un 54% en las últimas. En Estados Unidos, más de una vez no se 
ha llegado ni al 50%. En Holanda, tras una total deserción electoral, 
se declaró obligatorio votar bajo pena de cárcel y multa. El resto 
de países democráticos no anda muy lejos de estos mismos 
resultados. Pero cuando alguien intenta denunciar esta tiránica 
imposición de gobierno, comienzan a aparecer los fantasmas del 
nacismo, de la miseria en África, de las sangrientas dictaduras en 
América Latina, del caos y de la represión en Asia, de la continua 



55 
 

violación de los derechos humanos en los países musulmanes… y 
todos cierran la boca, bajan la cabeza y reconocen que, a pesar de 
todo, viven en el paraíso del bienestar y de la libertad. Sin 
embargo, el cuadro nunca es blanco del todo. Quizás sea en este 
sentido en el que se deban interpretar las palabras del Ministro de 
Asuntos Exteriores francés cuando en septiembre del 2012 
reconocía ante las cámaras de televisión que: “Si el gobierno sirio 
no cae en octubre, ello va a suponer un grave problema para 
Europa.” Hasta ahora, ningún país había osado enfrentarse -y 
menos militarmente- a los coaligados -América, Europa, Japón, 
Canadá y Australia. Todos habían aceptado sumisos la humillante 
situación de tener que dejar de ser una nación libre e 
independiente para convertirse en la cafetería, la playa o el 
almacén de Occidente. Sin embargo, Siria ha señalado con el 
acusatorio dedo índice a la “coalición”, advirtiéndoles que nadie 
puede robar el corazón de la Tierra, pues cuando un corazón se 
retira de su cuerpo, muere a los pocos segundos. Han pasado dos 
años y medio, once meses desde que el ministro francés 
proclamara abiertamente su temor, y cada vez el gobierno sirio 
está más firmemente asentado en la razón que los 
acontecimientos no hacen sino otorgarle día a día. Hoy vemos 
quién es el ejército libre, sus desmanes, sus crímenes, su vacuidad 
política y espiritual. Pero todo Occidente lo ha estado apoyando, lo 
ha estado armando, entrenando, financiando; y eso quiere decir 
que todo Occidente participaba de sus desmanes, de sus crímenes 
y de la vacuidad política y espiritual del FSA. Y también quiere decir 
que solamente Siria se ha mantenido en la verdad y en la justicia. Y 
este es el temor del ministro francés -que Siria sí pueda 
presentarse como el modelo universal de sociedad. Al poco de 
pisar suelo sirio uno se pregunta qué hacen siete patriarcados 
cristianos en un país que lleva 1400 años siendo musulmán. ¿Por 
qué no están en Madrid, en París, en Roma o en Lisboa? 
Precisamente porque de ahí huyeron; porque en Occidente no hay 
libertad de expresión ni derecho a ser distinto, a tener su propia 
creencia, su propia identidad; porque Occidente ha quemado a 



56 
 

millones de seres humanos por estudiar, por investigar, por 
reflexionar; ha quemado a cristianos heterodoxos, a judíos y a 
musulmanes; porque Occidente convirtió Jerusalén en un mar de 
sangre cuando entraron en ella sus cruzados. Este es el temor del 
ministro francés. ¿Hasta cuándo podrá seguir Occidente tapando la 
caja de Pandora? 

Si volvemos ahora a los mass media, veremos que de una 
forma u otra han existido mucho antes de que se inventaran los 
periódicos, la radio, el cine, la televisión y el Internet. Los griegos 
escribían tragedias y epopeyas antes del segundo milenio; por esa 
misma época en China se escribían tratados filosóficos y jurídicos; 
en La India hay estudios de medicina y de matemáticas muy 
antiguos, y todavía se conservan numerosas tablillas con textos 
literarios de los sumerios y acadios. Sin embargo, para que esos 
mass media tuvieran un verdadero poder de influenciar a las 
sociedades y de cambiar sus valores, hacía falta que realmente 
fuesen medios de masas; que todos los miembros de la sociedad 
tuvieran acceso a ellos -amas de casa, campesinos, obreros, 
artesanos… Para conseguirlo había que crear un sistema educativo 
a través del cual la inmensa mayoría de los ciudadanos de todas las 
naciones occidentales aprendiese a leer. Ésta era una condición 
sine qua non, pues de nada habrían servido los periódicos si la 
mayoría de la gente no hubiera podido leerlos. Pero aún hacía falta 
otra condición para que todos esos textos escritos pudieran 
ejercer una influencia efectiva en las masas. Había que adocenar 
su contenido y vulgarizar su estilo. Para ello, desarrollaron una 
seudoliteratura científica que presentaron al gran público bajo el 
término de “divulgación”. Aunque la mayoría de la gente supiese 
leer, de nada serviría si los libros, los periódicos, las revistas no 
presentasen los temas de forma que fueran asequibles para todos, 
incluso para los profanos. La filosofía se va a trasladar ahora del 
ensayo a la literatura, a las novelas; a la poseía se le va a quitar la 
rima; los tratados científicos se van a escribir con dibujos 
explicativos, alegorías y ejemplos de la vida cotidiana. El 
conocimiento, pues, va a dejar de ser el alimento de las elites para 



57 
 

convertirse en pasto del ganado. Esta situación, por otra parte, no 
hacía sino desarrollar en la práctica el principio de igualdad. 
Incluso los tratados más escabrosos estaban ahora al alcance de 
todos gracias a los libros de divulgación.  

Pero, obviamente, estas dos condiciones no eran suficientes. 
Por muy simplificado que fuese un tratado de astronomía, por 
muchos dibujos que explicasen su contenido, hacían falta para 
comprenderlo en su plenitud amplios conocimientos de 
matemáticas, de geometría y de física, así como estar 
familiarizados con ciertas teorías metafísicas sobre el origen del 
universo. En realidad, se trataba de otro truco de los ideólogos 
judíos para acallar las voces de las elites y eliminarlas de la vida 
pública, transformando sus medios de expresión en material 
inacabado e infantil y, en muchos casos, reducido a meros 
eslóganes. Aparecían los llamados grandes titulares que serán 
utilizados más tarde en el Internet. Un oficinista leía en la primera 
página del periódico que tenía entre las manos -“Encontrado el 
eslabón perdido. Se completa así la cadena genética que va del 
mono al hombre.” Ni que decir tiene que la letra pequeña, en 
realidad el artículo, nadie la lee pues se supone que va a decir lo 
mismo que el titular en grandes letras, si bien con algo más de 
explicaciones y detalles. Pero en realidad lo que dice el artículo de 
forma ambigua y confusa es que no se ha encontrado el eslabón 
perdido y que la cadena genética sigue incompleta. ¿Por qué, 
entonces, se había anunciado en el titular todo lo contrario? 
Porque a pesar de que cada día queda demostrado de forma más 
patente e irrefutable lo absurdo de la teoría de la evolución, esa 
teoría tiene que mantenerse en pie y tiene que llegar a ser tan 
familiar que se convierta en un axioma -algo que no necesita 
demostración por su obviedad. Aquí y allá, en esta publicación y en 
aquel artículo, de forma periódica se debe recordar a todos los 
ciudadanos de Occidente que son el último eslabón de la larga 
cadena genética del chimpancé. Cuando volvemos la vista atrás y 
nos sentamos junto a los distinguidos científicos que escucharon 
atónitos la propuesta de Darwin, nos parece imposible que tal 



58 
 

desvarío pudiese cuajar; pero de nuevo el eslogan “¿Por qué no?” 
ha vuelto a funcionar. Los propios científicos hablan de un universo 
perfectamente afinado, pero siguen obviando al Afinador. 
Prefieren tener encima de la mesa de trabajo un embrollado 
esquema lleno de incoherencias antes que someterse a la realidad 
y disfrutar de una creación, de un universo cuyo mecanismo está 
en perfecta armonía con su función -servir al hombre. 

 

¿Es que no veis que Allah os ha subordinado todo cuanto hay en 
los cielos y en la tierra y os ha colmado de Su Favor  

tanto externa como internamente? 
Qur’an 31:20 

 

Y os ha subordinado todo cuanto hay en los cielos y en la tierra.  
Realmente en eso hay signos para la gente que reflexiona. 

Qur’an 45:13 
 

 Cuanto más examino el universo y estudio los detalles de 
su arquitectura, más pruebas hallo de que, de alguna forma, 
sabía que veníamos. 

Freeman Dyson, Disturbing the Universe, Universidad de Cambridge 
 

Y ¿cómo -surge ahora la pregunta- se fue construyendo este 
sistema educativo que ha permitido que la gran mayoría de los 
occidentales tenga acceso a la lectura a cambio de hacerles 
ignorantes ilustrados? El primer paso, y de hecho el más 
importante, fue el de cambiar la transmisión -el maestro- por el 
libro de texto. Se sustituía el sistema integral, en el que el 
conocimiento es ante todo responsabilidad y fuente de 
satisfacción, por un diploma aséptico que permitía el acceso a un 
puesto de trabajo y al prestigio social. Uno podía ser médico, 
ingeniero o arquitecto y, al mismo tiempo, carecer de toda 
decencia y compasión. La moral, los valores éticos, la 
espiritualidad… no tenían cabida en el nuevo sistema educativo. Se 
trataba ahora de llenar la cabeza de los estudiantes de datos, de 
informaciones inconexas y de vaciar sus corazones. Aquel sistema 
integral de transmisión tenía que morir, que desaparecer. Había 



59 
 

algo que se transvasaba del maestro al discípulo, algo que no era 
tangible, como una semilla de madurez, de comprensión, que 
hacía que pudieran desarrollarse a partir de ella gigantescos y 
frondosos árboles, llenos de frutos.  

Por el contrario, había que crear un sistema totalmente 
homogéneo y controlado -y eso es lo que los jesuitas introducen 
por primera vez en el siglo XVI en la Universidad de la Sorbona, 
Paris, a través del libro de texto. En él se vertía, sin saber muy bien 
de dónde ni por quién, la verdad absoluta e irrefutable, haciendo 
innecesaria la figura del maestro. De esta forma se unificará la 
enseñanza, los criterios de interpretación, las opiniones, las 
teorías… hasta convertirlos en verdaderos textos sagrados. El 
profesor, el maestro, ha dejado de ser una autoridad. Se ha 
transformado en un mero magnetofón que repite lo que hay en el 
libro, ejerciéndose así un absoluto control de lo que acontece en 
las aulas. Los propios alumnos trabajarán para el sistema como 
eficaces agentes de información, delatando a todos aquellos 
profesores que se salgan un ápice del guión del libro; cada vez 
serán más comunes las quejas del tipo -“El profesor nos ha puesto 
preguntas en el examen sobre temas que no estaban en el libro.” 
La dirección del Centro llamará inmediatamente la atención de ese 
profesor, recordándole que en el “libro” está todo y que por lo 
tanto deberá atenerse a su contenido. La efectividad de este 
sistema se manifestará plenamente en los regímenes democráticos 
que pronto se establecerán en todo Occidente.  

El nefasto resultado de haber cambiado el sistema educativo 
integral por el académico, basado únicamente en una amoral 
acumulación de datos, resultará más patente si prestamos 
atención al hecho de que la fiṭrah -el molde original, la naturaleza 
primigenia del hombre- modelada con la verdad y la misericordia, 
alberga elementos negativos que actuarán como una protección y 
no como una cualidad de la misma. Tenemos un claro ejemplo en 
el recién nacido. Una de sus características principales es el 
egoísmo. Cuando tiene hambre, llora sin importarle lo cansada u 
ocupada que pueda estar su madre. Después de haber satisfecho 



60 
 

su apetito, decide dormir sin mostrar el más mínimo gesto de 
agradecimiento. Nada más despertarse, comenzará de nuevo a 
llorar para que le cambien los pañales y le vuelvan a dar de comer. 
Esta actitud, totalmente tiránica, resulta imprescindible para que 
ese recién nacido pueda sobrevivir. Es como una autodefensa 
contra un medio que en muchos casos podría volverse indiferente 
a sus necesidades más perentorias. Sin embargo, como ya hemos 
dicho, estos elementos negativos de la fiṭrah no son del carácter. A 
muchos de esos recién nacidos los veremos, un tiempo después, 
convertidos en dulces y generosos hijos. Otro ejemplo lo tenemos 
en el pudor. Hasta una cierta edad los niños no se avergüenzan ni 
se ruborizan de su desnudez ni de la desnudez de los otros. Y esto 
también actúa como un sistema de protección, pues de lo 
contrario la vida de un pequeño resultaría muy difícil y angustiosa. 

Por lo tanto, para que estos elementos negativos de la fiṭrah 
no se conviertan en cualidades del carácter, deberá establecerse 
un elemento externo que permita su eliminación y, al mismo 
tiempo, el afianzamiento de los elementos positivos, que sí son 
propios de la fiṭrah. Este elemento externo será la educación.  

Aquí nos encontraremos, siguiendo la ley universal de los 
contrarios, con otro factor, esta vez altamente venenoso, que se 
opondrá a la educación y tratará de sustituirla haciéndose pasar 
por ella. Nos estamos refiriendo a la cultura. En toda sociedad el 
elemento educativo por antonomasia es la familia -los padres y el 
resto de miembros adultos de la misma; y éstos, a su vez, reciben 
la guía y la influencia de la elite espiritual de dicha sociedad. Pero 
ya hemos visto cómo los asaltantes han introducido en su 
engranaje una nueva pieza, a la que hemos denominado mass 
media. Ahora, esos educadores naturales recibirán cada vez más la 
influencia de la cultura a través de los medios de comunicación de 
masas como un elemento distorsionante que irá cambiando los 
valores propios de la fiṭrah, de la educación, por otros que, como 
un virus, penetrarán en las células, corrompiéndolas. A través de la 
cultura los educadores irán envenenando el corazón de sus hijos: 
“Yo he sido toda mi vida una esclava, pero tú, hija, estudia, 



61 
 

independízate, y no te cases.” La cultura actuará como el vehículo 
a través del cual se propagarán los valores que en cada momento 
sean los más adecuados para destruir y corromper la fiṭrah. Pero 
esa cultura, capaz de sustituir a la educación, no tendría ningún 
poder si las elites espirituales de cada sociedad hubieran impedido 
su implantación y su diseminación por todas las células y por todos 
los tejidos de la sociedad. Este hecho nos hace concluir que esas 
elites espirituales han sido compradas y trabajan para sus 
enemigos como agentes encargados de revalidar los valores de la 
cultura.  

Y no diremos que este fenómeno sea contrario a la sunnah 
que rige el universo. El principio mismo de la entropía nos advierte 
que todo en la creación tiende a igualarse. En efecto, si colocamos 
un vaso con agua hirviendo en una habitación, al cabo de un 
tiempo veremos que la temperatura del agua se ha igualado a la 
temperatura ambiente. De la misma forma, la bondad de unos 
pocos acabará igualándose a la maldad de la mayoría, a no ser que 
haya una fuerza, una energía externa, que anule el principio de la 
entropía y permita que un pequeño número de buenos consiga 
elevar hasta la bondad a la mediocre mayoría. Este es el caso de 
los Profetas y de los hombres que han sido elegidos por Allah el 
Altísimo para cumplir con esta función, con esta excepcional 
función. Inevitablemente, pues, estas elites espirituales, que en su 
día forjaron sociedades de elevados valores morales y de gran 
conocimiento, irán perdiendo vigor hasta dejarse asaltar por los 
susurros de los shayatines y los eslóganes de los ventrílocuos 
judíos, dando como resultado la desoladora situación de una 
fortaleza atacada desde fuera con poderosas máquinas de guerra y 
debilitada desde dentro por centinelas que no sólo permiten que 
el enemigo penetre en el recinto de la fiṭrah escalando sus 
murallas, sino que, además, tratan de convencer a los educadores 
de que esa es la forma correcta de actuar, la forma de fortalecer y 
revitalizar la fiṭrah. Muchos de estos educadores sucumben a los 
argumentos de las elites espirituales, ahora convertidas en elites 
traidoras e ignorantes, porque en el propio sistema de la fiṭrah 



62 
 

deberían ser estas elites las encargadas de guiar a las sociedades, 
de interpretar los acontecimientos y de separar lo falso de lo 
verdadero. La ecuación, pues, no puede estar más desequilibrada. 

Hablamos de estratificación, de gradación. Ya hemos dicho 
que no hay nada más injusto que la igualdad y eso mismo es lo que 
expresa la fiṭrah en todos los ámbitos de la creación -una creación 
basada en la diversidad y en la jerarquía de sus entidades. Por ello, 
la fiṭrah enseña al hombre a respetar, a obedecer y a ponderar; y 
al mismo tiempo, y desde el otro lado de la balanza, a servir, a 
proteger y a sacrificarse. La fiṭrah del ser humano, cuando está 
perfectamente desarrollada y dirigida por la educación y no por la 
cultura, hace que los individuos de una sociedad dada se organicen 
de forma natural según los grados o cualidades que hayan 
recibido. Los más fuertes se servirán de su fuerza para proteger a 
los más débiles, incluso sacrificando para ello su propia vida. Los 
más dotados de discernimiento y de hikmah -sabiduría aplicada a 
la práctica- servirán al resto de sus conciudadanos enseñándoles e 
interpretando para ellos los acontecimientos y las diversas 
situaciones que pudieran presentarse. El ciudadano ordinario, a su 
vez, exigirá a esta elite tres condiciones para ser aceptada como tal 
-una continua investigación (iytihad); una perfecta correlación 
entre su discurso y su propia forma de vida; y un conocimiento 
claro y profundo de su tiempo. Y será a las elites que posean estas 
tres características a las que obedezcan y respeten de forma 
espontánea. Pero si, como es el caso de hoy, este equilibrio se 
rompe, sobrevendrá, necesariamente, el caos y la tiranía. Ésta es la 
situación que presenciamos por doquier; una situación en la que la 
mayoría de los educadores están siguiendo las indicaciones y 
asumiendo los valores que les dictan unas elites espirituales 
corruptas, que de hecho trabajan para los ideólogos judíos -para 
los ventrílocuos que hablan por ellos. 

Otro de los aspectos protectores de la fiṭrah es el apego. Hasta 
una cierta edad el apego a la familia, al clan, a las costumbres -el 
nacionalismo en una palabra- servirá para dar una entidad al 
individuo, un ámbito espacial y psicológico protegido, reconocible, 



63 
 

que jugará el mismo papel que el útero jugó para proteger al feto. 
Pero como en el caso del útero también el apego deberá 
abandonarse para alcanzar el estado de madurez e independencia 
espiritual, transformándose aquel en lealtad a la verdad. Esta 
lealtad se manifestará en el compromiso, siempre que sea la 
educación y no la cultura la encargada de llevar a cabo esta 
transvasación. 

El nacionalismo es un fenómeno cultural, ideológico; un 
comodín que los asaltantes utilizarán siempre que les convenga 
para llevar a cabo sus planes de dominación y de destrucción de la 
fiṭrah. La cultura nos instiga a amar una bandera, un pedazo de 
tierra, un emblema; o, por el contrario, hace que nos sintamos 
ciudadanos del mundo -si conviene más a su estrategia de poder. 
Con el objetivo de delimitar claramente a las gentes del norte de 
las del sur, a las diferentes razas, a los aliados, a los vencedores y a 
los vencidos la cultura estableció el carnet de identidad y los 
pasaportes; y cuando esta noción discriminatoria se hizo 
demasiado pesada, se cambiaron los eslóganes y se empezó a 
hablar de un mundo sin fronteras, mientras el cerco seguía 
estrechándose. Para la fiṭrah, en cambio, no existe un vaivén de 
valores. Para este molde primigenio no hay más patria que la 
verdad ni más familia que aquellos que la siguen. Por ello, el 
compromiso es el verdadero lazo de los creyentes y uno de los 
contrafuertes de la fiṭrah. ¿Habían, pues, de dejar intacto los 
asaltantes este bastión? De ningún modo. 

 Por una parte, toda esa cultura afeminada que promueve la 
depilación, las cremas hidratantes, las gominas, las poses, el 
bienestar, las casas inteligentes, el consumo sin límite… ha ido 
introduciendo en el corazón de los occidentales el miedo a la 
muerte, a la pobreza y a la enfermedad. Les ha paralizado y ha 
hecho que rompan el compromiso con sus ideales, con sus visiones 
y, sobre todo, con la verdad que en un momento u otro de su vida 
han vislumbrado entre encubrimientos y bien estudiadas puestas 
en escena. 



64 
 

 Por otra parte, el sistema democrático -ramificación política 
de la cultura- se ha encargado de desmontar los grupos de 
oposición y resistencia, convenciendo a los perdidos occidentales 
de que no hace falta organizarse para oponerse a los regímenes 
democráticos pues existe la libertad de expresión y el sistema 
electoral a través del cual ratificar a esos regímenes o cambiarlos 
por otros. Los programas de gobierno pretenden dar soluciones a 
todos los problemas cuando, en realidad, su único programa es el 
de mantenerse en el poder el mayor tiempo posible. Cuando los 
electores descubran que sólo ha habido un cambio demagógico y 
que los problemas de ayer siguen siendo los problemas de hoy no 
tendrán más remedio que volver a elegir al partido que 
anteriormente habían desalojado del poder. Esta dictadura 
hereditaria de partidos se presentará como la última y única forma 
posible de gobierno y por lo tanto quien se oponga a ella se estará 
oponiendo a la libertad, a la justicia, a la solidaridad y a la dignidad 
humana, mereciendo por ello el ostracismo, la prisión o el exilio, 
siempre que su oposición no tome el cariz de revuelta o haga 
tambalear al sistema, en cuyo caso la única opción a tener en 
cuenta será el homicidio o la desaparición. Los asesinatos de 
Malcolm X, de varios dirigentes del movimiento Black Panther, de 
Martin Luther King, de J.F. Kennedy, de Olaf Palme, entre muchos 
otros, hablan por sí solos.  

Aun teniendo bien atados los cabos de la rebeldía y previendo 
la posibilidad de que la ciudadanía insistiera en agruparse y formar 
asociaciones, los asaltantes, con el fin de canalizar ese “enfermizo” 
deseo, han creado las ONGs, verdaderas líneas de fuga que actúan 
como válvulas de escape y que te llevan por parajes de rebeldía, de 
lucha contra la opresión, de ayuda a los damnificados de este 
terremoto o de aquella guerra hasta que te das de bruces contra el 
pilón que indica haber llegado al final de una vía muerta. No son 
más que escenarios artificiales en los que entretenerse, en los que 
pasar la vida sin lograr, de una forma absoluta, acallar el grito de 
vergüenza que surge del interior y que nos pide ser leales a la 



65 
 

verdad y cumplir el compromiso que hemos adquirido al tomar 
consciencia de ella.  

 

Y cuando tu Señor sacó de las espaldas de los hijos de Adam su 
propia descendencia y les hizo que dieran testimonio: ¡Acaso no 

soy yo vuestro Señor? Contestaron: Sí, lo atestiguamos.  
Para que el Día del Levantamiento no pudierais decir:  

Nadie nos había advertido de esto. 
Qur’an 7:172 

 

Cuando la Iglesia católica y la protestante perdieron su poder 
ejecutivo, su poder militar, su poder jurídico, y su falso credo 
trinitario y el corrupto comportamiento de su clero se hizo patente 
sin que ahora pudieran hacer nada para reprimir su denuncia, 
Occidente cayó en una orfandad espiritual que no convenía a los 
asaltantes, entre otras cosas porque la mirada de esos huérfanos 
podía dirigirse ahora al Islam, que había permanecido al margen de 
las guerras de religión que asolaron Europa durante siglos y de los 
cismas y de los concilios con los que en vano habían intentado 
recobrar la credibilidad perdida. 

 Es cierto que en los libros de texto de historia, literatura, 
geografía y filosofía que se enseñaban en las escuelas y 
universidades occidentales se daba a entender que el Islam nunca 
había existido -no dejaría de ser realmente admirable haber 
logrado tapar un agujero de más de mil años si no fuera por la 
mezquindad que conlleva en sí este hecho. Sin embargo, la gran 
crisis que vivía la cristiandad dejaba abierta la posibilidad de un 
giro hacia una religión prácticamente desconocida, pero cuyo 
credo carecía de los absurdos de la Trinidad, de un dios crucificado 
y de la naturaleza divina de María. El Qur’an, a juzgar por lo poco 
que había logrado penetrar en la curiosidad de ciertas elites 
intelectuales de Occidente, trataba temas científicos y otorgaba a 
la mujer el estatus de criatura responsable, con capacidad de 
raciocinio y consciencia, diferenciándose del hombre únicamente 
en sus funciones -disipando de esta manera la duda, que ni 
siquiera Descartes había logrado despejar, sobre si esta criatura, 



66 
 

débil e inclinada de forma natural al mal, tenía alma. Había en él 
una lógica y una coherencia inexistentes en el resto de los libros, 
en cuyo origen divino se seguía insistiendo a pesar de las 
tremendas contradicciones de las que adolecían. Por ello, los 
asaltantes -los ideólogos judíos- arrojaron a la ciudadanía 
occidental la carnaza de las erróneamente llamadas religiones 
orientales, acompañada de dos fuertes soportes por si su propia 
estructura no bastase para sostenerlas: el esoterismo y la cábala. 
De repente, no sólo existía el budismo, sino que además era 
presentado como la religión más universal, con millones de 
adeptos, y que había estado esperando en un discreto silencio a 
que nos cansásemos de nuestras paparruchadas proféticas para 
salir a la luz y guiar a la humanidad al verdadero camino.  

Como siempre, los lobbies judíos mataron dos pájaros de un 
tiro, que es lo mínimo que suelen matar -dirigieron la mirada de 
los occidentales hacia el Lejano Oriente, desviándola así del Islam, 
y obtuvieron con ello pingües beneficios editoriales. Por todas 
partes aparecían libros con la biografía de Buda, con los sutras y 
los upanishad; se publicaba el Tao Te-king en decenas de lenguas; 
se editaban los libros de Madame Blavatsky y de Gurdieyeff; la 
obra de Krishnamurti batía records de ventas, especialmente en 
Estados Unidos; las librerías rebosaban de libros sobre magia 
tibetana y sensualidad tantra. Junto a ellos se exponían amuletos, 
collares, colgantes y cientos de otros objetos, hasta crear todo un 
mundo alrededor de la cultura oriental. En miles de hogares se 
encendían barritas de incienso y millones de occidentales se 
sentaban en la posición de loto para meditar sobre el hecho de 
que en realidad todos éramos la consciencia universal -Dios, sin ir 
más lejos.  

Semejante parafernalia parecía no tener fin -música, películas, 
libros y más libros; viajes a La India y al Tíbet -en muchos casos 
popularizados por los grupos de música pop de moda; visitas al 
Occidente de gurús y chamanes, a los que se otorgaba los mismos 
poderes que los indios del Nuevo Mundo habían otorgado a los 
hombres blancos cuando se encontraron con ellos por primera vez. 



67 
 

Aquella actitud de los nativos de América que con tanta mofa y 
desprecio había ridiculizado la literatura europea se volvía ahora 
contra ellos y les hacía venerar y arrodillarse ante un gordinflón 
que decía ser la reencarnación de Krisna, o de Shiva, o del 
mismísimo Brahma. En seguida aparecieron las sectas, las 
divisiones y las subdivisiones hasta rozar el infinito. Nadie sabía en 
realidad de qué se estaba hablando; la confusión no podía ser 
mayor. Para unos el Budismo era ser vegetariano; para otros era 
una cuestión de desarrollar energías que pudieran hacerles levitar 
e influenciar al resto de sus semejantes. Había quienes practicaban 
yoga para adelgazar y estar en forma; para otros se trababa de 
alcanzar el nirvana. Pero la realidad era que el budismo, que nunca 
llegó a cuajar en La India al ser considerado una herejía por la 
ortodoxia hindú, apenas sobrevivía en determinadas capas de las 
sociedades de ciertas regiones del Pacífico, como Corea, Tailandia 
o Vietnam. En Indonesia, el número de budistas no alcanzaba el 
10% de la población y en Japón, el budismo zen carecía de 
presencia real en una sociedad mayoritariamente de tradición 
sintoísta, que tras la Segunda Guerra Mundial más se había dado al 
consumo que a las andanzas metafísicas. En China era la magia y 
las prácticas esotéricas lo que predominaba cuando llegó el 
budismo e intentó, sin éxito, instalarse en aquel vasto territorio. Ni 
siquiera el taoísmo logró aventajar en influencia y en poder al 
confucionismo.  

A todo ello había que añadir la paulatina falsificación de datos 
necesaria para hacer recular los textos védicos a un remoto pasado 
que llegase hasta la noche de los tiempos. En este sentido se debe 
interpretar la épica hindú que databa la muerte de Shankara, sin 
duda el mayor exponente de la doctrina vedanta (literalmente 
“final de los Vedas”), a algo más de mil quinientos años a.C.: 

 

Los representantes de la tradición Kanci Matha son los 
que con más fuerza argumentan que se debe situar a 
Shankara entre el 508 a.C. y el 476 a.C. Esta cronología 
monástica, que sitúa a Shankara en el siglo VI y V a.C., apenas 
necesita de una detallada refutación ya que contradice toda 



68 
 

la cronología de La India antigua, tal y como ha sido 
determinada por la historiografía científica. Los historiadores 
tienen una característica precisa para identificar a Shankara, y 
esta característica no puede pertenecer a nadie que haya 
vivido antes del siglo VII d.C. 

Gobind Chandra Pande, Life and Thought of Shankaracarya,  
Motilal Banarsidass, 1998, pag. 41-43 

 

Se trataba de encubrir el origen adámico de la humanidad y el 
de la Profecía como único vehículo del conocimiento tanto 
espiritual como técnico. Había que hacer creer que los Rig Veda 
eran los textos más antiguos de cuantos habían escrito los pueblos 
y de que todas las doctrinas orientales eran, de alguna forma, una 
derivación de aquellos. La falsificación cronológica y geográfica de 
la historia va a permitir reescribirla, haciéndola coincidir con los 
intereses de los asaltantes.  

Éstos habían logrado que todo ese orientalismo, en gran parte 
fabricado, avanzase hacia Europa como una avalancha dispuesta a 
barrer a todos sus oponentes, especialmente a Roma. En el 
Concilio Vaticano II, alertado por el ruido del aluvión que se le 
avecinaba, Juan XXIII, uno más de los judíos que habían alcanzado 
el rango de papa, siguió la sabia máxima -“Si no puedes vencer a tu 
enemigo, únete a él”; y en el texto final del Cónclave se declaraba 
que los católicos, clero incluido, podían introducir ciertas prácticas 
de meditación propias de los sistemas orientales sin que ello fuese 
contra la doctrina oficial de la Iglesia. Esta declaración, todo hay 
que decirlo, fue una jugada maestra del papa judío, pues en 
muchos zendos los maestros eran ahora monjas y sacerdotes que 
trataban de presentar una religión católica más completa y 
perfeccionada, añadiendo a su propio credo la meditación 
transcendental; podríamos decir que se trataba de un non plus 
ultra. Al mismo tiempo los monjes budistas hacían lo propio, 
introduciendo en su corpus doctrinal aspectos teístas del 
catolicismo. En las faldas de la Montaña de Montserrat se erige un 
monasterio benedictino, algunos de cuyos monjes lo han 
abandonado para vivir en cuevas que allí se encuentran por 



69 
 

doquier. Todos los veranos acuden a esta “montaña sagrada” 
monjes budistas que ocupan las pocas cuevas que aún quedan 
vacantes, unidos a sus colegas benedictinos por una especie de 
confraternización que está logrando salvar a ambas partes del 
descalabro final.  

Sin embargo, este globo artificialmente hinchado no tardaría 
mucho tiempo en explotar y mostrar a los crédulos ojos que 
observaban el reventón el aire que contenía y el fabuloso engaño 
en el que habían estado entretenidas generaciones enteras. Para 
los asaltantes el fracaso de lo que podríamos llamar el espejismo 
oriental sólo había sido parcial, pues a su favor tenían el haber 
arrebatado a la mayoría de los occidentales la fuerza del 
compromiso y de haber ganado un tiempo precioso en el que 
preparar la siguiente estrategia contra el Islam. 

Todas las fuerzas de los asaltantes seguían atacando el muro 
más resistente de la fortaleza de la fiṭrah -la autoridad. La 
guillotina se deslizaba diligente por los dos carriles que la 
sostenían, separando las cabezas de reyes y nobles de sus 
honorables cuerpos. Caía así la autoridad más emblemática, la más 
detestada, la que de forma más directa hacía recordar a los 
asaltantes la autoridad divina, ya que los reyes jugaban el papel de 
auténticos representantes del Creador del Universo en la tierra. 
Por encima del rey sólo podía estar el Todopoderoso, y de la 
misma forma que Éste administraba Su Creación, el rey se ocupaba 
de dirigir y organizar sus vastos territorios. En cierta medida, el rey 
y su corte pertenecían a la fiṭrah, si bien había en el sistema 
monárquico un elemento extraño e inaceptable para ésta -el 
derecho hereditario a la corona. En la fiṭrah el poder no se hereda, 
se merece de forma contundente e incuestionable. Cuando Abu 
Bakr as-Ṣiddiq (el segundo califa del Islam después del Profeta 
Muhammad -s.a.s) murió, no le sucedió su hijo Abdullah, a pesar 
de ser un hombre respetado y querido por todos los musulmanes. 
Fue ‘Umar ibn al-Jaṭṭab quien cargó sobre sí con el peso del 
califato. Y tampoco, tras su muerte, tomó el poder su hijo Abdullah 
ibn ‘Umar, uno de los compañeros del Profeta con más 



70 
 

conocimiento de fiqh (Ley Islámica). De haber sucedido a su padre, 
nadie habría puesto ninguna objeción a ello. Sin embargo, ni 
siquiera fue propuesto para el cargo. A ‘Umar le sucedió ‘Uzman, y 
a éste -‘Ali. Por lo tanto, la estructura de poder que emana de la 
fiṭrah es la de un jefe, una autoridad, alrededor de la cual se 
establece un consejo constituido por los mejores hombres de su 
tiempo, hombres de conocimiento, de temor y de lealtad a la 
verdad -un consejo encargado de asesorar y servir a esa autoridad, 
al mismo tiempo que de corregir y rectificar sus acciones; y si ésta 
autoridad fuese contra la Ley divina, la que armoniza la fiṭrah del 
hombre con su medio y con sus sociedades, el consejo deberá 
oponerse hasta que deponga su actitud o abandone la jefatura que 
ostenta. Es decir, una autoridad “absoluta” custodiada. Sin 
embargo, tras la muerte de ‘Ali, en el califato islámico penetró el 
mismo virus que había penetrado en la monarquía europea, 
instaurándose las dinastías -la omeya, la abasida… No obstante, y 
aun a pesar de esta innovación, la monarquía y el sultanato 
representaban las formas de gobierno más cercanas a la fiṭrah. 

 En la obra de teatro de Calderón de la Barca El alcalde de 
Zalamea el rey, en cuyos dominios no se ponía el sol, no sólo 
reconoce la superioridad argumental de un próspero agricultor de 
aquella pequeña localidad de la provincia de Huelva, sino que le 
nombra alcalde de la misma a perpetuidad. Un capitán del ejército 
real ha mancilladlo la honra de su hija pero él, haciendo gala de 
una exquisita actitud, intenta solucionar el problema de forma que 
sea satisfactoria para todos. Pide a este capitán que se case con 
ella, una muchacha dulce y hermosa, que sin duda será una buena 
esposa y una excelente madre para sus hijos. Pero el capitán se 
burla de él y de su propuesta, lo que aumenta el agravio causado a 
esta humilde pero noble familia. El padre intenta por todos los 
medios hacer entrar en razón al arrogante capitán, que se cree con 
derecho a pisotear la honra de la gente. En respuesta no recibe de 
él sino desprecio y mofa. Viendo que todos sus intentos de 
reconciliación y de reparación del daño causado resultan 
infructuosos, el padre decide ahorcarle. A los pocos días llega el 



71 
 

rey con sus huestes, de camino a palacio. Se detiene en Zalamea y 
pregunta por el paradero de uno de sus capitanes que, según le 
han informado, debería estar en esta localidad. El padre de la 
joven le confirma que sus noticias son ciertas y le muestra al rey el 
cuerpo ajusticiado de su capitán. Felipe II le reprocha haberse 
tomado la justicia por su mano, recordándole que es él, el rey, el 
único con potestad para castigar los agravios, a lo que el alcalde le 
responde: “Al rey, la hacienda y la vida se ha de dar; mas no el 
honor, que el honor es patrimonio del alma, y el alma sólo es de 
Dios.” Al escuchar estas palabras, el rey muda de expresión y 
asiente con la cabeza, como si dijera -“Tienes razón. Nadie puede 
limpiar esta afrenta, sino tú.”  

Imaginemos por un momento que esta misma situación se 
diese hoy en una localidad cualquiera de Occidente. El juez le diría 
al alcalde que nadie puede tomarse la justicia por su mano y le 
condenaría a prisiones para el resto de sus días.  ¿Qué es lo que ha 
motivado que se produzca esta diferencia en los juicios? Este rey, 
este alcalde, los campesinos de aquella época, la gente… no 
supeditaban la fiṭrah a la ley. Han colgado a uno de sus capitanes, 
pero el rey, haciendo oídos a su fiṭrah, no puede condenar a este 
hombre, cuyo único delito ha sido ejercer su derecho -un derecho 
que nadie le puede arrebatar. El honor es patrimonio del alma, no 
de la ley ni de los hombres; y tan pura y sana era la fiṭrah del rey 
que le hace sentir una tremenda admiración por ese hombre, 
concediéndole la dignidad de ser alcalde de su pueblo a 
perpetuidad. En el otro lado tenemos a un pobre tipo que tras 
aprobar unas oposiciones se ha vestido la toga, y se le ha 
concedido el poder de condenar y absolver según los criterios de 
interpretación legal que su mediocridad le dicte.  

Otra de las características contraria a la fiṭrah, propia del 
sistema monárquico y que vemos manifestada de igual forma en el 
sultanato otomano, es la de permitir, y quizás favorecer, que esa 
elite espiritual que actuaba como consejo asesor y vigilante de la 
política real se convierta en casta sacerdotal o chamánica. Esto 
hizo que se fuera construyendo una malsana connivencia entre 



72 
 

política y espiritualidad -monarca y elite espiritual. En el sistema de 
la fiṭrah, en cambio, este grupo de elegidos no tiene lealtad a otro 
que a la verdad y a Aquel de Quien emana; y esta independencia 
con respecto a los poderes políticos, del tipo que sean, es la que 
permite que la elite espiritual pueda cumplir su cometido de forma 
eficaz. Esto es algo que los asaltantes sabían y que utilizaron para 
debilitar el sistema de la fiṭrah, sustituyéndolo finalmente por otro 
que aparentase ser el mismo; acabando tal encubrimiento en 
decapitación real. 

El sistema profético no convenía a los asaltantes y trataron de 
establecer un poder político que estuviera por encima del Poder 
divino, arguyendo, a modo de camuflaje, que todo se haría en el 
Nombre de Allah y para Su Gloria -y pidieron reyes: 

 

¿No has visto a aquéllos nobles de entre los hijos de Israil, 
después de Musa, cuando dijeron a un Profeta que tenían: 

Nombra un rey entre nosotros para que luchemos en el Camino 
de Allah? Dijo: ¿No es acaso posible que si se os decreta luchar no 

luchéis? Contestaron: ¿Qué clase de gente seríamos si no 
luchásemos en el Camino de Allah cuando nos han expulsado de 

nuestros hogares y separado de nuestros hijos? Sin embargo, 
cuando se les ordenó combatir, todos, excepto unos pocos, se 

echaron atrás. Y Allah conoce a los injustos. 
Qur’an 2:246 

 

Con este primer paso, los asaltantes se deshacen de la 
molesta supervisión profética, instaurando un poder político que 
les desconecte de la vigilancia divina. Vemos en el texto coránico la 
continua traición de los asaltantes a sus promesas y a los 
compromisos adquiridos. Se trataba de luchar en el Camino de 
Allah con un rey, con un soldado, con un estratega, de modo que 
esa lucha resultase más eficaz; pero su verdadera intención era 
desmantelar la Profecía, la Ley divina, la misión de combatir hasta 
que el Mensaje del Todopoderoso llegase al último rincón de la 
Tierra -para dedicarse plenamente a establecer un reino terrenal 
en el que no imperase más ley que sus deseos. Como ya hemos 



73 
 

visto, la siguiente fase consistió en acabar con el sistema 
monárquico, en el que seguía presente el reflejo de la Autoridad 
divina. Para consumar semejante magnicidio, los asaltantes 
acuñaron un nuevo eslogan -“Libertad, igualdad, fraternidad”, tres 
conceptos intrínsecos a la fiṭrah, que ahora se enarbolaban como 
la nueva bandera de la humanidad, bajo la cual se acabarían todas 
las tiranías, toda la opresión y todos los privilegios. Pero la 
intención de los asaltantes era muy distinta a la que preconizaba 
su eslogan. Era otra vuelta de tuerca, otro hilo cortado de los que 
sostenían a la marioneta humana. Cada vez se estaba más cerca de 
lograr la total independencia ontológica, de sesgar el cordón 
umbilical.  

Las regias cabezas yacían ahora en cestos de mimbre y la 
causa de ello había que buscarla en los hombros que otrora las 
sostuvieran. Esas dos características extrañas a la fiṭrah y 
consubstanciales a la monarquía y al sultanato -el derecho 
hereditario a la corona y el paso de la elite espiritual a casta 
sacerdotal y chamánica- habían sido las encargadas de 
desmembrar el poder real, humillándolo, despedazándolo o 
mandándolo al exilio, como en el caso del último sultán otomano 
(1918-1922), Mahmud Wahiduddin, que terminó sus días en la 
turística y jovial ciudad italiana de San Remo; y es muy posible que 
por la misma puerta por la que había salido entrasen los “jóvenes 
turcos” y a su cabeza Atatϋrk, y detrás, apoyándole, asesorándole -
los asaltantes con sus jamelgos británicos. Cambió el alfabeto de la 
lengua turca del árabe al latín y se dedicó en los primeros años de 
su “reinado” a colgar en el largo paseo que se extendía frente a la 
Mezquita del Sultán Ahmad a los sabios musulmanes -esos mismos 
sabios que habían permitido la aberrante occidentalización del 
Imperio eludiendo su papel de consejeros, de correctores, de 
censores… de centinelas. Habían deseado el turbante del poder 
terrenal, como anteriormente el clero había deseado la corona 
imperial. Tras de sí dejaba el sultán enormes créditos adquiridos a 
la banca judía de Londres. Ya no vestía una larga túnica ni una 
frondosa barba cubría sus mejillas ni el turbante califal honraba su 



74 
 

cabeza. Un bigote y un gorro eran todos sus distintivos, y su traje 
de sultán era ahora una elegante guerrera, probablemente de 
corte italiano, con una pechera llena de medallas. El ejército 
imperial se había educado con expertos militares alemanes y 
franceses; y las madrasas, en otro tiempo auténticos santuarios de 
conocimiento, albergaban ahora a todos los jóvenes que no habían 
sido capaces de seguir los sistemas académicos occidentales. Se 
habían convertido en seminarios donde fabricar curas que 
dirigiesen la oración de los musulmanes y leyesen el sermón de los 
viernes que les dictase el encargado de los Asuntos Religiosos del 
Imperio. 

 Monarcas y sultanes desaparecían del escenario político de 
Occidente como justa recompensa por haber traicionado a la fiṭrah 
y haber vendido a bajo precio los Signos del Todopoderoso. Habían 
pretendido perpetuarse en sus magníficos palacios, rodeados de 
frondosos jardines, fuentes y lagos, manteniéndose sumisos a una 
corte de hechiceros y corruptos agentes que trabajaban 
diligentemente y en secreto para los asaltantes, complacientes con 
una iglesia que nunca había aceptado la supremacía monárquica. 
Ahora, unos y otros, reyes y sultanes, recibían el pago por haber 
sido negligentes a la hora de establecer y proteger la Ley divina. 

Tras la muerte de ‘Ali -el último califa rectamente guiado- el 
califato se convirtió en un poder dinástico que determinadas 
familias trataban de preservar por “derecho divino”. El concepto 
de “ummah” que el Profeta Muhammad (s.a.s) instaurara como 
medio de universalizar el Dīn de Allah, acabando así con los 
prejuicios raciales, los privilegios de casta y las rivalidades tribales, 
pronto sería substituido por las dinastías familiares que acabarían 
en un desastroso nacionalismo tribal hábilmente utilizado y 
potenciado por Occidente. Es cierto que los británicos 
promovieron el panarabismo a través de agentes que lograron 
penetrar en la mismísima estructura de cabilas que constituía el 
tejido social de toda Arabia, entre ellos Thomas Edward Lawrence 
y la enigmática Gertrudis Bell -espía inglesa que jugó un 
importante papel en el establecimiento en Bagdad de la dinastía 



75 
 

Hashimita. Pero en realidad, el nacionalismo que les hizo luchar y 
desgajarse del Imperio Otomano hacía mucho tiempo que anidaba 
en el corazón de los súbditos de la Puerta Sublime. En Estambul se 
había ido configurando un poder familiar dirigido, en cierta 
manera, por el sheij al-Islam que se ocupaba, de facto, de la 
política del Imperio -un sistema chamánico de gobierno que nada 
tenía que ver con la fiṭrah. Es la misma estructura que vemos en la 
leyenda artúrica. El mago Merlín necesitaba un poder político, un 
poder militar, social y económico que le permitiera llevar a cabo su 
proyecto de dominación, y ese poder político lo encuentra en el 
rey Arturo, a quien “posee” y desde dentro lo va transformando y 
utilizando para sus propios fines. Vemos, pues, que la estructura 
chamánica -un druida, un mago, un chamán exorcizando a un 
poder político- es la estructura intrínseca que han utilizado los 
lobbies judíos a lo largo de la historia.  

El título de “califa”, o de “sultán”, o de “emir de los creyentes” 
no se hereda; no es un privilegio familiar o dinástico. Antes bien, 
quienes detentan tales cargos se hacen depositarios de la 
responsabilidad de servir y dirigir a la ummah según la sunnah 
(método, forma de actuar) que Allah ha decretado para los 
hombres. Por otra parte, ese sheij al-Islam había logrado adquirir 
la posición de una supra-consciencia que decidía, en última 
instancia, los asuntos del gobierno. Se trataba, en realidad, de un 
druida, de un chamán que se atribuía poderes sobrenaturales y se 
arrogaba secretos que nadie más poseía. Poco a poco fue 
desmontando la estructura propiamente islámica de un consejo 
formado por un grupo de hombres con discernimiento y un claro 
sentido de la realidad, que tan importante es a la hora de asesorar 
a los gobernantes. Para perpetuar el poder de la tariqah a la que 
pertenecían esos sheij, el sistema chamánico se instauró en la 
corte poseyendo al sultanato y dirigiéndolo, de modo que toda la 
maquinaria imperial se pusiera al servicio de estos chamanes, en 
vez de ser ellos los que sirvieran a los sultanes encargados de 
establecer la Ley divina como único medio de proteger a la nación 
musulmana. Las historias de los sultanes van siempre 



76 
 

acompañadas de los milagros, las visiones, las profecías de sus 
sheij, y el mayor mérito que se atribuyen es el de seguir fielmente 
los consejos -ordenes inapelables- de sus maestros chamánicos. 
Nos gustaría preguntarles a todos esos sultanes, tan orgullosos de 
su fidelidad a los magos Merlines de su tiempo, dónde estaban las 
visiones, las profecías y los milagros de sus sheij a la hora de 
predecir y de evitar el derrumbe no sólo del poder político o 
militar, sino también el de la propia estructura social islámica. 
Podían predecir el futuro y realizar los más extravagantes milagros, 
pero no pudieron evitar que sus fieles lacayos entregasen el 
Imperio y la dignidad musulmana a los jumentos occidentales de 
los judíos.  

De esta forma se fue debilitando el poder político del 
sultanato a favor de una seudoespiritualidad, de una 
seudotranscendencia, que impidió el desarrollo social y científico 
de los musulmanes. Esta errónea percepción chamánica del 
equilibrio que debe subsistir entre lo material y lo espiritual hizo 
que pronto Occidente estuviera en condiciones de derribar a “The 
Ill Man” (el hombre enfermo), como cínicamente se dio en llamar a 
la última dinastía que dirigió a la nación musulmana.  

Sin embargo, no bastaba con un eslogan para arrebatar la 
fiṭrah de aquellas gentes fieles al rey y a su religión. Tampoco la 
guillotina podía acabar con las inesperadas revueltas de 
campesinos y artesanos que estallaron en la región de la Vendeé. 
Podía cortar cabezas, pero no los corazones de un pueblo que veía 
aterrado las masacres y los agravios de quienes pretendían estar 
guiados por la razón.   

Muy probablemente, las guerras de la Vendée (1793-1832) 
sea uno de los acontecimientos históricos más documentado, más 
estudiado y, al mismo tiempo, menos conocido. Sobre todo, 
porque fue un elemento discordante que no convenía a los 
revolucionarios franceses de 1789. Los asaltantes presentaban la 
Revolución Francesa como un claro proceso a través del cual se iba 
a establecer la libertad de todos los pueblos; se iba a acabar con 
los privilegios de la clase aristocrática y se iban a hermanar todos 



77 
 

los hombres de la tierra, fuera cual fuese su condición social -un 
proceso en el que no había más opositores que la propia 
monarquía. Todo el mundo deseaba la revolución y todo el mundo 
dejó caer la guillotina sobre las reales cabezas. Sin embargo, las 
guerras de la Vendée ponían al descubierto la falacia de tal 
afirmación. Media Francia se levantó en armas contra el gobierno 
republicano para apoyar y defender una forma de vida, una 
religión y un poder divino encarnado en el rey. Estamos hablando 
de una vasta región que cubría el sur de la Loire atlántica (País de 
Retz), el suroeste de Maine y Loire (les Mauges), el norte de la 
Vendée (le Bocaje) y el norte de Deux Sèvres (le Haut Poitou). Toda 
esta región es conocida hoy con el nombre de “Vendée Militaire”. 
Y aun se puede decir que el escenario sobrepasó esta Vandée 
Miliatire al atravesar el ejército vendeano la Loire y llegar hasta 
Granville.  

La vida de los campesinos y artesanos de esta región, alejada 
de las ciudades y de su sofisticado progreso, transcurría dentro de 
la más absoluta austeridad. El trabajo y la adoración ocupaban la 
mayor parte de su tiempo. De igual modo, la forma de vida del 
clero, simple y sobria, se mantenía en armonía con la de los 
paisanos de esta región -carecía del lujo de los prelados instalados 
en las grandes urbes, en los grandes centros burgueses y 
comerciales. Y de la misma forma, la aristocracia de la Vendée vivía 
modestamente, ocupándose de sus tierras. Y todos ellos apoyaron 
la causa revolucionaria, convencidos de que se trataba de eliminar 
los abusos acumulados a lo largo del tiempo y de restablecer un 
dinamismo económico y social favorable para todos. Sin embargo, 
ya las primeras disposiciones republicanas van a decepcionar 
rápidamente a los vendeanos -requisición del grano. El nuevo 
estado, a través de los gendarmes de la República, requisaba el 
grano producido en los extensos campos de la Vendée para 
llevarlo a las ciudades, donde habitaban los burgueses -los nuevos 
“monarcas”. El 12 de julio de 1790 la Asamblea vota la 
constitución civil del clero. Esta ley tenía por objeto desligar a la 
Iglesia del poder de Roma, convirtiendo a los sacerdotes en 



78 
 

funcionarios elegidos civilmente. Los obispos ya no serían 
nombrados por el papa o el rey, sino por la Asamblea civil, y de la 
misma forma ésta sería la encargada de elegir y nombrar a curas y 
vicarios. Según esta ley, los sacerdotes que estuvieran ejerciendo 
como tales deberían prestar juramento a la nueva Constitución, 
pero en su gran mayoría se negaron a hacerlo y la población 
vendeana los apoyó. Aquellos que sí aceptaron y juraron fidelidad 
a la Constitución recibieron toda clase de privilegios, pero sus 
iglesias permanecían desesperadamente vacías. Muchos de ellos, 
víctimas de intimidación e incluso de agresiones, decidieron 
abandonar la Vendée. A los sacerdotes refractarios, como así se 
llamó a los que se negaron a prestar juramento a la Constitución, 
se les prohibió el culto. Sin embargo, las ceremonias continuaron y 
cada vez era mayor el número de asistentes a las mismas. A veces 
las misas se celebraban por la noche, clandestinamente; a menudo 
sin sacerdote -bajo la dirección de uno de los fieles. El 10 de agosto 
de 1792 se atacan las Tullerías y es arrestado y encarcelado Luis 
XVI. En septiembre de 1792 se expulsa a los sacerdotes 
refractarios. 264 eclesiásticos son agrupados en Angers y 
expulsados hacia España. El 21 de enero de 1793 es guillotinado 
Luis XVI y con su muerte se apaga para los habitantes de la Vendée 
la última esperanza de que el gobierno revolucionario respete su 
forma de vida, sus creencias y sus valores.  

No obstante, el gran detonante, lo que va a hacer que el 
progresivo malestar que sienten las gentes de la Vendée 
desemboque en un alzamiento armado, va a ser la conscripción. 
Desde abril de 1792 el ejército republicano se bate en sus 
fronteras contra Prusia y Austria. En 1793 España e Inglaterra se 
unen a estas dos potencias para acabar con la Revolución Francesa 
y debilitar el poder republicano que deseaba anexionarse toda la 
ribera izquierda del Rin. El ejército francés, que no se encontraba 
en su mejor momento, no logra reclutar voluntarios. Obligado a 
luchar contra media Europa, no ve otra solución que la de recurrir 
al reclutamiento forzoso. Utilizando el método de sorteo, se van a 
reclutar 300 mil hombres solteros entre 18 y 40 años. Los 



79 
 

funcionarios quedarán fuera del sorteo, así como la burguesía, que 
siempre podrá comprar un reemplazo. Sólo quedan, pues, los 
campesinos y artesanos, y serán ellos los que entren en ese sorteo 
y tengan que partir lejos de sus hogares para defender a la 
República. Parecen estar viviendo el colmo del cinismo y no están 
dispuestos a permitir que los principales beneficiarios de la 
Revolución, funcionarios y burgueses, se salgan del sorteo. Ni 
campesinos ni artesanos desean morir por la República, ni mucho 
menos por defender los intereses de otros, por defender un 
concepto que les es totalmente ajeno -Francia. Para los habitantes 
de la Vendée no hay más patria que sus tierras, sus tradiciones, su 
religión y su rey. El día del sorteo, en Saint Florent le Vieil se reúne 
una gran multitud para rechazar el reclutamiento forzoso. Se 
produce un enfrentamiento con los patriotas, en el que muchos de 
ellos serán linchados. San Florent entra en guerra.  

Durante más de 40 años una buena parte de Francia rechaza 
una revolución que bajo atractivas y demagogas consignas lo único 
que pretendía era sustituir el poder monárquico, un poder todavía 
divino, por un poder laico, tan absoluto como aquel, pero 
legitimado por la Asamblea, un órgano civil que sustituye a la 
Divinidad y prepara el camino a la democracia y al sistema 
electoral, instituyendo la tiranía hereditaria de partidos como la 
única forma legítima de gobierno para toda la humanidad. Las 
guerras de la Vendée se acabaron militarmente hacia 1832, pero 
siguen vivas en la memoria y en el corazón de campesinos y 
artesanos de Francia; siguen vivas porque la fiṭrah del hombre 
nunca podrá ser destruida y el anhelo por vivir dentro del 
Entramado Divino surgirá una y otra vez en el corazón del hombre 
como una flor que las botas de los asaltantes nunca lograrán 
aplastar.  

Hoy, tras años de silencio impuesto por los “vencedores”, 
muchos son los historiadores que asocian a las guerras de la 
Vendée la palabra “genocidio”, y no parece exagerado el uso de 
este término si se tiene en cuenta que el número final de muertos 
podía haber llegado a 500 mil, muchos de los cuales no perdieron 



80 
 

la vida luchando en el campo de batalla, sino en continuos y 
frenéticos fusilamientos que no reparaban en acribillar a hombres, 
mujeres y adolescentes. La mayoría de las sentencias de muerte 
respondían a una siniestra arbitrariedad, como fue el caso de 
Antoine Fournier. El 29 de diciembre de 1793 es arrestado en 
Cholet, y ese mismo día comparece ante el comité revolucionario 
de dicha localidad:   

                                                                                                                                                                                                                        

   - ¿Está casado y tiene hijos? 
   - Sí, tengo dos hijos. Uno de ellos es sacerdote refractario, y   
     ha pasado a España. 
   - ¿Sabe por qué se le ha arrestado? 
   - No, no tengo la menor idea. 
   - ¿Cuál ha sido su conducta durante la permanencia de las  
     brigadas en esta ciudad? 
   - He continuado con mis ocupaciones ordinarias. 
   - ¿No tomó las armas para luchar contra los patriotas? 
   - No. Solamente monté guardia en el hospital, y en otros  
     lugares donde había prisioneros. 
   - ¿Qué graduación tenía cuando sirvió en las brigadas? 
   - Soldado raso. 
   - ¿Ha dado alguna vez asilo a los sacerdotes refractarios? 
   - No. Solamente he recibido a mi hijo. 
   - ¿Desaprueba la conducta de esos monstruos de sacerdotes  
     que han hecho degollar a nuestros  hermanos? 
   - Sinceramente, no creo que los sacerdotes hayan sido  
     capaces de dar malos consejos. 
   - Se le acusa de haber condenado la conducta de los  
     republicanos, diciendo que habían profanado los santos  
     cálices, destruido las cruces de misión, etc. 
   - Sí, he condenado y condeno la conducta de los que arrojan  
     las cruces al suelo y profanan los cálices.  
   - ¿Estaríais dispuestos a morir por defender vuestra religión? 
   - Sí. 
 



81 
 

Tras este interrogatorio se envió a la Asamblea el siguiente 
informe: “Padre de un sacerdote refractario, y digno de serlo; 
además de fanático, montó guardia para impedir la fuga de los 
prisioneros patriotas. Asimismo, se le acusa de haberlos 
maltratado.” El domingo 12 de enero de 1794 es ajusticiado en el 
Champ des Martyrs, en Avrillé, en lo que fue dado en llamar el 
primer fusilamiento. Años más tarde sería beatificado por la 
nobleza de su fe.  

Por fin se había llegado a la última fase -la fase del ateísmo, y 
con éste, la eliminación del concepto de la Otra Vida, del Juicio 
Final, del castigo eterno y de la recompensa del Paraíso. El sentido 
de la existencia, pues, había que encontrarlo en este mundo, en los 
designios de la razón, ahora convertida en el nuevo dios, en el 
nuevo becerro de oro; y como ya hemos mencionado 
anteriormente, para apuntalar aquella edificación de alambre se 
utilizó -el evolucionismo, el psicoanálisis y el materialismo 
dialéctico de Marx. 

¡¿Cómo hemos podido llegar a esta situación!? ¿Cómo han 
podido penetrar los asaltantes en el recinto amurallado de la 
fiṭrah? Un recinto custodiado por expertos centinelas, 
conocedores de la verdad y de la falsedad, avisados y aguerridos 
vigilantes capaces de reconocer la hipocresía y el engaño en todas 
sus formas.  

Cuando Allah el Altísimo reveló a Su Mensajero: 
 

Hoy os he completado vuestro Dīn, he colmado Mi Bendición 
sobre vosotros y os he dado complacido el Islam como Dīn. 

Qur’an 5:3 
 

‘Umar ibn al-Jaṭṭab, compañero del Profeta y segundo califa del 
Islam (después de Abu Bakr), rompió a llorar. Los que estaban a su 
lado le preguntaron: “¡Oh ‘Umar! ¿Lloras cuando ha descendido 
tan buena nueva?” Pero la visión de ‘Umar penetraba en lugares 
inaccesibles para otros: “¿Qué puede venir después de la 
perfección?” -replicó entristecido. 



82 
 

Los centinelas se habían cansado de su monótona tarea de 
vigilar, de alertar y de sellar las grietas que fuesen apareciendo en 
los muros de la fortaleza. El soldado que lucha en el frente se 
mantiene despierto y activo porque ve al enemigo, escucha el 
fragor de los cañones, ve la sangre de sus compañeros caídos; 
constantemente tiene que cargar su fusil y disparar, esconderse, ir 
de un sitio a otro de la trinchera… El centinela, en cambio, debe 
permanecer atento con ojo avizor frente a un enemigo invisible 
que puede o no atacar hoy; acaso lo haga mañana, quizás nunca. 
Debe sujetar firmemente su rifle de asalto cuando en realidad no 
tiene otro adversario que la noche serena cuya apacible brisa 
reconforta su espíritu. Tarde o temprano se echará a dormir o 
dejará su arma en un rincón y abandonará el puesto para charlar 
con otros centinelas que también habrán relajado sus retinas, 
convencidos todos ellos de que se trataba de una falsa alarma, de 
una tarea inútil, innecesaria -como la tarea de Sísifo; un castigo, 
una maldición.  

Los asaltantes, milenarios portadores de la Profecía, conocen 
la psicología humana y las peculiaridades propias de la fiṭrah, y por 
ello mismo saben que, un día u otro, los centinelas se cansarán de 
su trabajo, de su monótona tarea. Pero ¿a qué puede referirse este 
cansancio en el caso de los guardianes de la fiṭrah? Desde sus 
atalayas contemplaban con envidia la seductora orgía a la que se 
daban los asaltantes -desenfreno sexual, tecnología punta, 
artilugios, método científico, sistema académico, medios de 
comunicación, sofisticado armamento, libertad de expresión, 
moda, fama y el anuncio de que la obtención de nueva vida en sus 
laboratorios y la conquista de la inmortalidad era sólo cuestión de 
tiempo. 

 Frente a este goloso aquelarre los centinelas no podían 
oponer sino una purificada austeridad. Su ropa -invariablemente la 
misma; sus alimentos -sin aliño, siempre que el ayuno permitiera 
ingerirlos; su continuado esfuerzo en el estudio y en la adoración 
de su Señor, su hermandad, el reparto de su riqueza -todo ello se 
había convertido en una carga demasiado pesada para un ánimo 



83 
 

que se veía debilitado por los destellos del luminoso entramado 
que a lo largo de los milenios habían ido construyendo los judíos 
con la ayuda del susurro de los shayatines, sus mejores aliados. 
Mientras todos se divertían, ellos, los centinelas, tenían que 
permanecer inmóviles y vigilantes. Esta situación, prevista de 
antemano por los asaltantes, permitió que se estableciera el 
contacto y se firmasen acuerdos de cooperación. A cambio, los 
centinelas de la fortaleza, otrora sabios incorruptibles de la trama 
existencial, deberían introducir en el método de la fiṭrah los 
valores de los asaltantes a través de los sistemas educativos, 
económicos, sociales y sanitarios. Para crear un clímax de 
confianza los asaltantes añadieron nuevos términos a su engañoso 
lenguaje: “Se trata de unificar criterios; de crear plataformas de 
convivencia; de tender puentes de diálogo sobre el abismo de la 
intolerancia.” A los centinelas les pareció que con esos objetivos 
en la mano podrían convencer fácilmente a los educadores, a los 
planificadores y a los administradores de la fiṭrah para que 
derribasen los muros o, al menos, abriesen la puerta, de forma que 
hubiera un flujo continuo de ideas, proyectos e intercambio de 
tecnologías entre los asaltantes y la fortaleza. 

Pero en el ánimo de los ventrílocuos, en sus legendarios 
planes de dominación planetaria, no cabía más intercambio que la 
resorción. Como en el caso de los dípteros, se trataba de expulsar 
una sustancia ácida que disolviera parte de la materia del objeto o 
del cuerpo sobre el que se hubiera posado para, a continuación, 
reabsorberlo, llevándose consigo lo que había expulsado y lo que 
había disuelto. Así pues, esa cooperación resultaba ser un continuo 
tomar de la fiṭrah -de la naturaleza humana- toda su energía para 
fortalecimiento de los asaltantes y paulatino debilitamiento de la 
muralla. Parecía que daban, que había reciprocidad, pero no era 
más que un espejismo. Cada vez la fortaleza estaba más vacía, más 
empobrecida, y el campo de los asaltantes más rebosante de 
riquezas. Los centinelas que habían mostrado una clara rebeldía 
habían pactado con los asaltantes las condiciones de su 
emigración; mientras que aquellos otros que se mantenían en el 



84 
 

interior del recinto y cuyo trabajo consistía ahora en acarrear la 
ideología atea de los lobbies judíos y diseminarla por todos los 
rincones de la fortaleza exigían de sus autoridades privilegios y 
honores. Sólo unos pocos de estos vigilantes y unos cuantos 
educadores seguían apostados en lugares estratégicos, 
denunciando el engaño y la falsedad de asaltantes y centinelas.  

¿Cuál podía haber sido la causa de que esos aguerridos 
vigilantes, esos sabios, esos místicos anacoretas, traicionasen su 
misión y se arrojasen en brazos de los asaltantes? Dos fueron, 
fundamentalmente, las causas de este desvarío. Por una parte, el 
amor por los placeres de este mundo, el cansancio de vigilar día 
tras día, de alertar del engaño y la hipocresía hora tras hora -todo 
ello unido a la fascinación que sintieron al contemplar aquella 
deslumbrante orgía de placeres y riquezas de la que hacían gala los 
asaltantes -sus enemigos. Por otra parte, la duda que les sobrevino 
al contemplar el poder tecnológico y militar que constituía la base 
misma de sus sociedades.  

Musa (a.s) era un Profeta, uno de los grandes, a quien Allah el 
Altísimo habló directamente y, sin embargo, cuando vio que los 
palos y cuerdas arrojados por los magos de Fir’aun comenzaban a 
reptar sintió miedo, pues tal era su habilidad hechicera que su 
magia se confundía con la realidad. Musa, a pesar de su rango, no 
pudo ver la falacia que subyacía en aquel acto, aparentemente 
prodigioso, y se sintió inferior a ellos. Por un momento pensó que 
su misión había fracasado. Solamente cuando oyó de su Señor las 
palabras de recriminación y al mismo tiempo de aliento:  

 

No tengas miedo, tú estás por encima de ellos. 
Qur’an 20: 68 

      
pudo recobrar el ánimo y arrojar su bastón, que al instante se 
convirtió en una verdadera serpiente que se tragó las falsas 
culebras de los magos, mostrando de esta manera que sólo la 
verdad tiene poder; tiene todo el poder.  

De la misma forma, sacerdotes y chamanes, patriarcas y 
místicos, monjes y ‘ulamah quedaron aterrados ante la magia 



85 
 

judeo-occidental que se desplegaba ante sus atónitos ojos. Aquella 
portentosa locomotora, aquellas naves espaciales, la terrible 
deflagración de la bomba atómica… parecían indicar que el 
Todopoderoso se había confabulado con los magos de Fir’aun, 
mientras que ellos se encontraban sin bastón que arrojar, sin 
verdad, sin conocimiento, sin fe -pues todo lo habían vendido para 
poder comprar un trozo del paraíso terrenal que desde las atalayas 
de la fortaleza de la fiṭrah habían contemplado. Ante la denuncia 
de los pocos centinelas que se mantenían firmes en su puesto, 
estas elites espirituales, convertidas en leguleyos de los asaltantes, 
ofrecían a sus acusadores un nuevo concepto con el que blanquear 
aquel sucio negocio -“complementariedad”. La argucia, no 
obstante, tuvo en seguida sus partidarios, reduciendo aún más el 
número de centinelas fieles a la verdad -“Occidente nos puede 
enseñar la parte material de la existencia, las ciencias exactas, la 
tecnología; y nosotros podemos enseñarle la parte espiritual. De 
esta forma, construiremos una civilización universal, con unos pies 
bien asentados en el barro y una cabeza de luz incrustada en los 
cielos.”  

Pronto quedaría en evidencia que aquel adefesio sólo trataba 
de divertir a los demagogos. Los robustos centinelas que aún 
custodiaban la fiṭrah acallaron sus gritos de triunfo recordándoles 
que todo el auténtico desarrollo humano había tenido lugar dentro 
del Entramado Divino, de la verdadera ciencia, del verdadero 
conocimiento, cuya función es la de recordarnos la Otra Vida, la de 
llevarnos una y otra vez al recuerdo de nuestro Creador y a Su 
adoración; mientras que el entramado judeo-occidental tiene por 
objetivo hacernos creer que no hay más vida que la de este 
mundo, y por lo tanto es aquí donde tenemos que construir el 
paraíso para gozar en él de la felicidad, del bienestar y de la 
realización de todos nuestros deseos. En el Entramado Divino hay 
austeridad, simplificación de todos los elementos existenciales, 
pero ¿acaso quien está profundamente enamorado necesita algo 
más que la contemplación de la amada? ¿Acaso no prefiere 
acariciar sus manos a contar monedas de oro, saborear un 



86 
 

delicioso manjar o vestirse con una túnica de seda? ¿Puede algún 
tesoro material proporcionarle la misma felicidad que le 
proporciona la risa de su amada? La austeridad del amado es, en 
realidad, una exuberante dicha que no cesa, mientras que la 
aparente voluptuosidad del entramado judeo-occidental está 
constituida, de hecho, de insatisfacción y miedo a la muerte. 
¿Acaso la gran filosofía, los caminos espirituales, las ciencias, las 
grandes construcciones, la gran narrativa… no se desarrollaron en 
un tiempo en el que no existían los grandes “logros” del 
entramado judeo-occidental -electricidad, teléfono, electrónica, 
informática…? ¿Acaso no fue en ese tiempo cuando se recorrió el 
mundo por tierra y por mar llegando al último rincón del planeta? 
¿No estuvo ese tiempo repleto de héroes, de santos y de sabios? 
¿No se escribieron en ese tiempo, a la luz de las velas, libros con 
plumas de ganso, de los que todavía hoy se beneficia el hombre? 

Pero el veneno de la codicia, el deseo de alcanzar la 
inmortalidad en este mundo, había penetrado en el corazón de los 
centinelas y ahora se desparramaba por la fortaleza de la fiṭrah 
como una substancia viscosa que iba penetrando en todo el tejido. 
Con una membrana porosa y cómplice de los virus, la célula, todas 
las células, carecían de defensa y quedaban a merced de los 
elementos venenosos y dañinos que con tanta ansiedad habían 
estado esperando el momento de poder penetrar en el citoplasma, 
en el núcleo, en el recinto sagrado de la fiṭrah para corromperla y 
destruirla. 

Ya hemos dicho que la fiṭrah es el “molde primigenio”, la 
“naturaleza original”. Ahora deberíamos preguntarnos de qué está 
hecha esta naturaleza; con qué material se fabricó este molde para 
de esta forma mejor entender el sentido de la existencia humana y 
el objetivo final de los asaltantes. La substancia misma de este 
molde, de esta naturaleza, no es otra que la adoración.  

 

Y no he creado a los genios ni a los hombres,  
sino para que Me adoren. 

Qur’an 51:56 
 



87 
 

Por lo tanto, la condición propia del hombre es la de siervo, 
pues tiene un Señor que le ha creado y ha creado para él todo 
cuanto existe en la tierra y en el cielo, y a cambio de ese inmenso 
favor su Señor le pide que Le adore sólo a Él, sin asociarle nada ni 
nadie, sin dar poder a ninguna entidad creada: 

 

¿Es que no veis que Allah os ha subordinado todo cuanto hay en 
los cielos y en la tierra y os ha colmado de Su Favor tanto en lo  

externo como en lo interno? 
Qur’an 31:20 

 

Ahora bien, esta adoración, después de haber perdido el 
hombre el Paraíso, tendrá lugar en esta tierra, donde la provisión 
que necesita para subsistir deberá obtenerla con esfuerzo, 
haciendo frente a un sinfín de dificultades y contratiempos. Esta 
tierra está sujeta a cambios climáticos, a movimientos bruscos de 
su estructura interna, a sequías, a inundaciones; hay en ella 
elementos dañinos, terrenos inhóspitos… pero también hay 
vergeles donde crecen todo tipo de árboles frutales; hay agua 
fresca y dulce que brota de fuentes y manantiales de los que 
surgen ríos; hay mares por los que surcan las naves movidas por el 
viento. Hay, en definitiva, un entramado -un Sistema Divino para 
que el hombre pueda vivir en su nueva morada y adorar a su 
Creador. En este Sistema la vida transcurre sin conflictos y sin 
espejismos. Todo es real y al mismo tiempo efímero. La verdadera 
esperanza del hombre cuando vive plenamente en este Entramado 
está puesta en el Más Allá.  

Sin embargo, el mismo susurro que sacó a nuestro padre 
Adam (a.s) del Jardín intenta seducir al hombre para que abandone 
su forma natural de vida, su fiṭrah, la adoración de su Señor y pase 
al entramado del shaytan, que pretende poder crear el Paraíso en 
este mundo, tratando, para conseguirlo, de satisfacer todos sus 
deseos. Y de este mismo peligro advertía el Profeta Muhammad 
(s.a.s) a sus Compañeros: “Vivís en un tiempo en el que la razón 
controla los apetitos, pero vendrá un tiempo en el que los apetitos 
controlarán a la razón” -Abdullah ibn Mas’ud.  



88 
 

El Entramado Divino está tejido con los hilos de la austeridad, 
de la sencillez y de la misericordia, ya que es un Entramado que 
busca purificar al hombre para que pueda alcanzar de nuevo el 
Paraíso perdido, los Jardines de Adn, en los que morará para 
siempre. Por el contrario, el entramado del shaytan, que los judíos 
han ido tejiendo a lo largo de los milenios, está hecho de 
seducción, de engaño y de falsas ilusiones -todo ello encubierto 
con un mundano bienestar y con artilugios y drogas que inhiben la 
consciencia del hombre y le hacen olvidar que hay pobreza, 
enfermedades y muerte. 

Tanto el mundo judeo-cristiano como el musulmán se 
pavonean de sus grandes construcciones -de sus barrocas 
catedrales, en las que masones y alquimistas fueron codificando 
sus hallazgos esotéricos y aquello que los shayatines habían 
arrebatado al No-Visto y que ahora les susurraban. Dentro de la 
más estrepitosa paradoja el suntuoso Vaticano, en cuyas bóvedas 
los judíos renacentistas dejaron impresa su concepción 
antropomórfica de la divinidad rebajada al nivel ontológico 
humano, se erigía como el símbolo de la humildad y de la pobreza 
de los primeros cristianos. El mundo musulmán no se quedaba 
atrás -la Mezquita de Córdoba, la Alhambra de Granada, la 
Aljafería de Zaragoza, el aparatoso Tay Mahal, el palacio otomano 
de Top Kapı, y cientos de otras construcciones se erguían como 
indicadores de haber llegado a la cúspide de la civilización, del 
conocimiento y de la más alta espiritualidad. Sin embargo, la 
realidad era muy distinta. Todos esos edificios eran auténticos 
monumentos a la presunción y a la ignorancia. Eran la prueba 
fehaciente de que se había abandonado el Entramado Divino y se 
estaba construyendo el paraíso terrenal, un paraíso en el que muy 
pocos tendrían cabida. 

La austeridad en la que vivían el Profeta Muhammad y sus 
Compañeros no se debía a que en aquel tiempo no hubiera 
palacios, tronos, lustrosas mesas, preciosas telas de brocado, 
túnicas de seda… pues Oriente rebosaba de lujo y de un estilo de 
vida altamente sofisticado. Esta rigurosa sobriedad era la 



89 
 

consecuencia inevitable del último Mensaje del Todopoderoso que 
debían transmitir a la humanidad entera y cuya finalidad era 
precisamente la de volver al Entramado Divino y recordar el Pacto 
con el que el hombre, antes incluso de venir a la existencia, se 
había comprometido con su Creador. 

 

Y cuando tu Señor sacó de las espaldas de los hijos de Adam su 
propia descendencia y les hizo que dieran testimonio: ¡Acaso no 

soy yo vuestro Señor? Contestaron: Por supuesto; lo 
atestiguamos. Para que le Día del Levantamiento no pudierais 

decir: Nadie nos había advertido de esto. 
Qur’an 7:172 

 

Pero el shaytan sabe que el hombre es impaciente y que es la 
ansiedad la que le mueve a realizar la mayoría de sus actos, a 
cometer la mayoría de sus equivocaciones. No puede esperar a 
que se cumplan las etapas propias de esta existencia y a que sea la 
muerte el corredor que le permita pasar a la Otra Vida, donde verá 
realizados todos sus deseos, todas sus aspiraciones en una nueva 
Tierra, en una nueva existencia, inimaginable para las capacidades 
cognoscitivas que operan en este mundo. Y ello porque en cada 
etapa hay un barzaj, una barrera, que nos impide ver lo que hay en 
la siguiente. Este barzaj, aunque invisible, resulta infranqueable 
fuera del sistema de transvasación decretado por el Altísimo.  

La primera fase, de la que no tenemos ningún recuerdo 
consciente, consistió en conferir al cuerpo que se estaba gestando 
en la matriz -el nafs, o entidad operativa individualizada que 
correspondería, aunque de forma más amplia, a la palabra latina 
ego. Esta entidad, inaprehensible e inmaterial, es la que reagrupa y 
unifica todos los elementos que conforman un individuo.  

 

¡Por una nafs y Quien la modeló! Y le insufló su rebeldía  
y su obediencia. Que habrá triunfado el que la purifique y habrá 

perdido quien la lleve al extravío. 
Qur’an 91:7-10 

 



90 
 

No tenemos recuerdo de esta fase ya que se produjo fuera del 
ámbito de nuestra consciencia. Como nos informa esta aleya del 
Qur’an, al modelar el Todopoderoso la nafs, se produjo la 
unificación y el posterior desarrollo de todos los componentes 
constitutivos del individuo presentes en el embrión, hasta 
configurar un ser humano completo flotando en el interior de la 
matriz materna. Para este feto el único mundo existente es el 
cubículo acuoso del útero. Posee todas sus facultades pero en 
estado latente ya que si pudiera ver, oír, pensar, sentir, analizar… 
perdería la razón al contemplar aquella minúscula prisión, al sufrir 
una absoluta soledad y el terrible absurdo de estar provisto de tan 
sofisticados sentidos, tan poderosas herramientas cognoscitivas 
para al cabo flotar en una aterradora oscuridad y un angustioso 
silencio. En esta fase, pues, la inconsciencia, el sopor son parte de 
la misericordia del Creador; parte de Su inabarcable Sabiduría. 
Para salir de esta fase la voluntad del feto no juega ningún papel. 
Él no tiene poder ni conocimiento para hacerlo. Tampoco la madre 
tiene poder decisorio, ni siquiera sabe cómo se realiza todo ese 
proceso. Sin embargo, por el Decreto del Todopoderoso 
comienzan las contracciones musculares y se rompe aguas 
haciendo todo ello que se produzca un nuevo nacimiento. Después 
de atravesar este barzaj la criatura se encuentra en un mundo 
totalmente impredecible desde el útero. De ese minúsculo recinto 
ha ido a parar a un universo que podríamos calificar de 
inconmensurable -trillones y trillones de veces mayor que su 
habitáculo uterino. De la oscuridad ha pasado a la luz, a los 
colores, a millones de matices, a las formas; del silencio a la voz 
humana, a los ruidos, a los gritos; y es ahora, en esta tercera fase, 
donde podrán desarrollarse los sentidos y las capacidades 
cognoscitivas que son propios del ser humano. Ahora tiene sentido 
ver, oír, sentir, reflexionar, desear, lamentarse, arrepentirse. En 
cambio, deja de tenerlo el sopor y la inconsciencia que habían 
librado al feto de la locura y de la desesperación. Todo ello nos 
indica que en cada fase hay una armonía, un acuerdo, entre el 
nivel de desarrollo sensitivo y cognoscitivo del hombre y su medio; 



91 
 

y esto es lo que podríamos llamar una creación perfectamente 
afinada.  

Sin embargo, el viaje continúa. Esta existencia, tal y como la 
conocemos, tiene también un barzaj, una barrera que sólo la 
muerte, a la que tanto tememos, nos permitirá atravesar. Este 
temor proviene de un erróneo desarrollo educativo. Ya hemos 
visto que en la fiṭrah hay elementos protectores -aparentemente 
negativos, que deberán transformarse en el transcurso del tiempo 
para cumplir su verdadera función. En este sentido, el miedo a la 
muerte nos protege en un primer momento de la temeridad y de 
la negligencia; queremos vivir a toda costa y haremos lo que sea 
para evitar la muerte. Sin embargo, si recibimos una adecuada 
educación, una educación surgida de la fiṭrah, el temor a la muerte 
se irá sustituyendo, poco a poco, por el anhelo de pasar al otro 
lado del barzaj y conocer así ese mundo tan impredecible y 
portentoso como el que el feto ha conocido al atravesar el barzaj 
del nacimiento.  

Ahora bien, hay en esta fase dos elementos inexistentes en las 
anteriores -la consciencia y la responsabilidad. Solamente el barzaj 
de la muerte se cruza siendo plenamente conscientes de ello. Aquí 
vemos la importancia de una educación sin encubrimiento, como 
es el caso de la educación profética -la educación de los Libros 
revelados por el Todopoderoso, en los que se nos describe 
detalladamente esta geografía de fases. Por el contrario, la 
educación judía, la educación atea, la que surge de ese laicismo 
que con tanto esfuerzo y con tanta sangre se ha impuesto en el 
mundo de hoy, encubre la realidad y nos insinúa con “pruebas 
científicas” y “sana razón” que muy probablemente la muerte 
ponga punto final a la trama existencial. Siendo este el caso, lo que 
parece más lógico tras haber eliminado las impertinencias 
proféticas es seguir adorando al becerro de oro, ahora provistos de 
muchos más elementos lúdicos y medios tecnológicos que nos 
permitan hacer realidad todas nuestras fantasías.  

En el entramado satánico se encubre asimismo la 
responsabilidad que hemos contraído con nuestro Señor al haber 



92 
 

testificado que es el Creador del Universo y habernos 
comprometido a no adorar ni dar poder a nadie excepto a Él. 
Aceptar esta realidad constituiría un elemento demasiado molesto 
para los planes judíos de construir el paraíso en esta tierra; por lo 
tanto, esta responsabilidad transcendental quedará limitada al 
ámbito de las leyes humanas. El ateísmo ha roto el vínculo entre el 
hombre y su Creador. Como última indulgencia, ha introducido el 
concepto de reencarnación para de esta forma calmar la ansiedad 
ante la muerte y eliminar, al mismo tiempo, la idea de que existe el 
fatídico Día de la Rendición de Cuentas. La fiṭrah, sin embargo, nos 
hace sentir en lo más profundo de nuestro ser que existe esta 
responsabilidad y los Libros Revelados así lo confirman, y aun 
añaden que habrá un juicio y una balanza en la que se pesarán 
todas nuestras acciones; y habrá por lo tanto una sentencia final 
que nos llevará al Fuego eterno, en el que ni se vivirá ni se morirá, 
o al Paraíso en el que seremos inmortales -justas recompensas 
para encubridores y creyentes.  

Y es aquí donde surge la verdadera política -la de elegir entre 
una educación basada en el desarrollo de la fiṭrah y otra basada en 
la negación de la Otra Vida; en creer en la cuarta fase o en la 
aniquilación total. Pero esta elección, transcendental, sólo la podrá 
realizar plenamente el individuo dentro de un sistema de gobierno 
que favorezca a uno u otro entramado. Los regímenes políticos 
que mayoritariamente dominan hoy en el mundo son los que 
apoyan y permiten el desarrollo y proliferación del entramado 
satánico, del entramado judeo-occidental. Nuestra propuesta, 
pues, se dirige a todo gobierno que desee con férrea e 
inquebrantable voluntad establecer una sociedad basada en el 
Entramado Divino, en el entramado de la fiṭrah humana. 

 
 
3. LOS JUDÍOS ABANDONAN LA MISIÓN QUE ALLAH LES HA ENCOMENDADO 

 

Probablemente muchos se preguntarán en base a qué nos 
arrogamos el derecho de inculpar a los judíos de todos los males 



93 
 

que asolan a la humanidad. Para responder de forma objetiva a 
esta pregunta deberemos analizar el proceso educativo que 
permite el desarrollo integral de la fiṭrah y de las capacidades que 
contiene. Si nos servimos ahora del símil del ordenador, veremos 
que por muy potente que sea su procesador, si no recibe un input, 
todas sus funciones se limitarán a meras operaciones de 
comprobación. Necesita programas que le hagan cobrar vida, 
diseñar, almacenar información, organizarla, calcular, leer 
software y realizar miles de otras funciones más. Si en el caso del 
ordenador los programas son el input que necesita para desarrollar 
todas sus potencialidades, en el caso del ser humano ese input 
será la Profecía -es la Profecía la que provee al hombre con el 
enmallado de secuencias que irán activando su imaginación y el 
resto de sus capacidades cognoscitivas. 

Adam y su pareja comen del árbol prohibido, desobedecen; 
cubren sus vergüenzas, sienten pudor. La envidia lleva a un 
hombre a matar a su hermano, lo que hace que la culpa entre en 
su corazón. Nuh (a.s) construye una gran embarcación donde él y 
los que con él han creído se salvan del Diluvio. A Lut (a.s) le toca 
vivir en medio de una sociedad degenerada, en la que la 
homosexualidad y otras perversiones conforman su vida cotidiana; 
su mujer le traiciona y él huye con un puñado de creyentes de la 
gran devastación que se avecina como castigo de Allah. Yusuf (a.s)  
es traicionado por sus hermanos y vendido como esclavo; resiste a 
la seducción de la mujer de su amo y llega a ser dirigente del gran 
territorio en el que vive; perdona a sus hermanos el daño que le 
han infligido y reunifica la familia. Ayyub (a.s) sufre terribles 
enfermedades, desgracias, calamidades… como ningún otro 
hombre había sufrido antes, y todo lo sobrelleva con una 
inquebrantable paciencia y confianza en su Señor. Musa (a.s) es 
recogido de las aguas por la familia de Fira’un, quien había 
ordenado matarle; crece en su casa y siendo ya adulto, se enfrenta 
a su protector; antes ha matado a un hombre por defender a uno 
de su tribu; más tarde recibe la Torá. Ibrahim (a.s) va a sacrificar a 
su hijo Ishaq (s.a), pero Allah le envía un animal -quizás un 



94 
 

cordero- como substituto. Yunus (a.s) desobedece a su Señor, 
elude su misión y es arrojado al mar y engullido por un gran pez. 
Daud y Suleyman controlan la magia, el viento y a los genios; 
conocen el lenguaje de los animales, trabajan el hierro; sus 
dominios abarcan toda la tierra. Isa (a.s) entrega la carta de 
repudio a los judíos, sana a los leprosos, devuelve la vista a los 
ciegos, el oído a los sordos y el habla a los mudos; intentan matarle 
valiéndose de la traición de uno de sus discípulos. Yahia (a.s) vive 
en la austeridad del desierto y es decapitado para satisfacer los 
deseos de una hermosa mujer. Muhammad (s.a.s), huérfano e 
iletrado, recibe el Libro, unifica toda Arabia, rompe los ídolos, y 
llevado por el burak viaja al último confín del Universo, donde se le 
muestran los Infiernos; conquista Mekkah sin violencia y perdona a 
los que antes le habían injustamente oprimido, a él y a sus 
Compañeros; instaura de nuevo el hayy y el tawhid.  

Todas estas sugerentes historias -y muchas otras que hemos 
omitido- así como la tremenda sabiduría que contienen los Libros 
Revelados, nos llegan de la Profecía y se incrustan en nuestro 
raciocinio hasta constituir la base de nuestros valores, las 
referencias morales y éticas, la estructura alegórica y narrativa. Y 
estas mismas historias son las que van a conformar los mitos y 
leyendas de todos los pueblos de la tierra a lo largo de la historia 
de la humanidad. No puede haber ninguna narración -salvo las 
sandeces literarias a las que nos tienen acostumbrados los 
escritores de moda, los escritores premiados- que se salga un ápice 
de los relatos proféticos. Por lo tanto, todo el conocimiento 
lingüístico, literario, artesanal y técnico llegará a los distintos 
pueblos de la Tierra a través de los Profetas y de sus seguidores. El 
Relato Profético se extiende desde Adam hasta Muhammad a 
través de una secuencia de cinco periodos: de Adam a Nuh; de Nuh 
a Ibrahim; de Ibrahim a Musa; de Musa a Isa y de Isa a Muhammad 
-paz sobre todos ellos.  

De esta forma, los judíos, los Bani Israil, han sido los 
portadores de la Profecía, del input, de los programas, del 
conocimiento, de la sabiduría desde Ishaq hasta Isa. 



95 
 

Probablemente estemos hablando de un periodo de más de 10 mil 
años. Por lo tanto, a lo largo de todo ese tiempo han sido el 
depósito en el que se ha vertido la comprensión exacta de la 
psicología humana, del funcionamiento de la fiṭrah, de su 
geografía, de sus puntos de acceso… en una palabra, de todos los 
elementos necesarios para dominar al resto de los pueblos.  

Sin embargo, la misión que Profeta tras Profeta se les 
encomendó no era la de explotar y succionar la energía de los 
hombres -sus hermanos adámicos, sino la de transmitirles el 
Mensaje Divino consistente en el tawhid (Unicidad de Allah) y en la 
Ley. Allah el Altísimo los ha repudiado porque en vez de transmitir 
Su Mensaje se han dedicado a matar a los Profetas, a negarlos, a 
desprestigiarlos con falsas biografías y a tratar de imponer un 
sistema ateo, camuflado con castas sacerdotales, que lo único que 
ha hecho a lo largo de la historia ha sido engordar la idea de ser 
ellos un pueblo elegido; elegido por un dios en el que ellos mismos 
no creen; con derecho a utilizar al resto de los pueblos de la Tierra 
como pilas que les proporcionen la energía necesaria para 
desarrollar su plan de dominación universal, a través del cual 
poder crearse en este mundo un paraíso en el que disfrutar de 
todos los placeres que su imaginación, enfermiza y corrupta, les 
sugiera. Por ello mismo, Isa les entrega la carta de repudio y les 
anuncia que su tiempo ha terminado, y que el último Profeta 
saldrá de la Casa de Ismail para llevar a cabo la misión que ellos 
han traicionado una vez tras otra. Y estos serán los dos cuernos del 
shaytan que los judíos utilicen para mover los hilos de la historia y 
para conspirar obsesivamente contra el reino de la fiṭrah -tener en 
su haber el input divino, la programación profética; y haberse 
rebelado contra su Creador para satisfacer sus deseos y pasiones. 

A través del conocimiento que fueron adquiriendo Libro tras 
Libro y susurro de los shayatines tras susurro han logrado poseer a 
Occidente copiándose indefinidamente en sus mejores hombres y 
mujeres, y hablando ventrílocuamente por ellos.  



96 
 

Es en este sentido en el que afirmamos que los judíos 
representan el mal, la rebeldía, la pasión por este mundo y la 
negación del Más Allá. 

 
 
 
 
 
4. LA CONFECCIÓN DE LA BIBLIA SEPTUAGINTA 
 

Hacía tiempo que los Banu Israil habían abandonado la 
adoración de Allah y sufrían ahora toda clase de penalidades en el 
territorio gobernado por Fira’un. El Todopoderoso, sin embargo, 
les dio otra oportunidad enviándoles a Musa (a.s) como su Profeta 
y libertador. Vieron con sus propios ojos cómo se enfrentaba al 
poderoso Fira’un sin más ejército que su hermano Harún. Vieron 
cómo su vara se tragaba las falsas serpientes de los magos y cómo 
estos reconocían -aún a costa de sus vidas- que el Dios de Musa 
era el Dios Verdadero. Más tarde, contemplaron atónitos cómo se 
separaban las aguas del mar, permitiéndoles escapar de las 
huestes de su opresor; después vieron cómo se volvían a juntar, 
quedando anegado en ellas el ejército de Fira’un. Vieron estos 
milagros, y muchos más, pero al pasar por delante de un pueblo de 
idólatras, sintieron envidia y desearon tener ellos también un dios 
mudo, un dios ciego, un dios inerte, que no pudiera reprocharles 
sus transgresiones. Había quedado atrás el peligro de Fira’un y 
nada les impedía organizar sus vidas acorde a sus deseos, a sus 
aspiraciones mundanas.  

 

E hicimos que los hijos de Israil cruzaran el mar hasta que 
llegaron a una gente entregada a la adoración de unos ídolos que 

tenían. Dijeron: ¡Musa! Queremos que nos procures un dios 
como los que tienen ellos. Dijo: Realmente sois gente ignorante. 

Qur’an 7:138 
 



97 
 

Codiciaban una tierra fértil que diera abundantes cosechas; 
deseaban mujeres hermosas -fueran o no creyentes; anhelaban 
acariciar el oro y la plata; vestirse de seda y ser servidos por 
esclavos. Pero Allah les advirtió de lo que les esperaba en caso de 
seguir por ese camino -un camino de perdición que el shaytan les 
embellecía:  

 

Y quedaréis pocos en número, en lugar de haber sido 
como las estrellas del cielo en multitud, por cuanto no 
obedecisteis a la voz del Señor, tu Dios. Así como el Señor se 
gozaba en haceros bien y en multiplicaros, así se gozará el 
Señor en arruinaros y en destruiros; y seréis arrancados de 
sobre la tierra a la cual entráis para tomar posesión de ella. Y 
el Señor te esparcirá por todos los pueblos, desde un extremo 
de la tierra hasta otro extremo; y allí servirás a dioses ajenos 
que no conociste tú ni tus padres, al leño y a la piedra. Y ni 
aun entre estas naciones descansarás, ni la planta de tu pie 
tendrá reposo; pues allí te dará tu Señor corazón temeroso, y 
desfallecimiento de ojos, y tristeza de alma; y tendrás tu vida 
como algo que pende delante de ti, y estarás temeroso de 
noche y de día, y no tendrás seguridad de tu vida. 

Deuteronomio 28:62-65 
 

Pero ya hemos dicho que el plan de los judíos era el de 
establecer un poderoso reino laico con dioses permisivos, mudos… 
en el que labrar un paraíso sin árbol prohibido, sin vigilancia divina, 
sin ley profética que pusiera límites a sus fantasías. De una u otra 
manera, la historia de la humanidad girará en torno a este 
proyecto: intrigas, pactos, traiciones, alianzas, encubrimientos, 
falsificaciones, ordenes mundiales, guerras de religión, 
inquisiciones, tecnologías, magia, chamanismo, concilios, 
invasiones, genocidios, organizaciones internacionales, sistemas de 
control, mass media… detrás de todo ello habrá siempre una 
mente judía dirigiéndolo hacia su objetivo final de dominación 
planetaria.  

No obstante, los materiales que les permitieran tal edificación 
no parecían estar al alcance de su mano. La fortaleza de la fiṭrah se 



98 
 

revelaba inexpugnable, pero los shayatines, sus grandes aliados, 
les fueron susurrando las estrategias a seguir, una a una, sin prisas, 
fundamentando bien los cimientos de futuras máquinas de guerra. 
En este sentido, la confección de la Biblia septuaginta bien podría 
ser considerada como su primer gran “logro” a la hora de falsificar 
la historia, de cambiar su geografía y su cronología, presentándose 
a sí mismos como el pueblo elegido.  

Numerosos investigadores árabes -Salahuddin Kalas, Kamal 
Salibi, Ahmad Daud, entre otros- llevan alertando a la opinión 
pública y a la "akademia" desde hace algo más de 30 años de los 
gravísimos errores cronológicos y geográficos que se han ido 
infiltrando en la historiografía oficial; entre otras razones, por 
haber seguido ciegamente la falsa Torá, un libro reescrito y 
cambiado decenas de veces para adecuarlo a los intereses de la 
comunidad judía. Pero lo más sorprendente del caso es que incluso 
hoy, cuando la clase académica internacional ha reconocido que la 
Biblia no es un libro histórico fiable, se sigue utilizando como 
prueba irrefutable a la hora de situar geográfica o 
cronológicamente un acontecimiento o un pueblo. Veamos 
algunos ejemplos. 

En 323 a.C., tras la muerte de Alejandro Magno, sus generales 
se repartieron el imperio, llevando la cultura helénica a todo 
Oriente. Pérdicas, uno de sus generales y hombre de confianza, 
actuando como regente provisional, nombró a Ptolomeo 
gobernador de Egipto y Libia. Sin embargo, el intento de mantener 
unido el imperio fracasará y en 305 a.C. Ptolomeo se declara 
gobernante independiente, nombrándose a sí mismo rey de 
Egipto. Durante su reinado un grupo de 72 rabinos llevaron a cabo 
la traducción de la Torá -probablemente en lengua siriaca- al 
griego koiné -forma vulgarizada del griego clásico. La sola evidencia 
con respecto a esta traducción, aparte del propio texto en griego, 
la encontramos en un documento llamado "La carta de Aristeas", 
escrita también en griego koiné. Este texto pretende ser una larga 
carta personal de un tal Aristeas a su hermano o amigo, en la que 
describe, entre otras cosas, cómo fueron traducidos al griego los 

http://es.wikipedia.org/wiki/323_a._C.
http://es.wikipedia.org/wiki/P%C3%A9rdicas_(general)
http://es.wikipedia.org/wiki/Libia
http://es.wikipedia.org/wiki/305_a._C.


99 
 

primeros cinco libros de la Torá para ser incluidos en la gran 
biblioteca de Alejandría (285–247 a.C.) Según el autor de la carta, 
el bibliotecario de Ptolomeo I habría pedido al gran sacerdote del 
templo de Jerusalén que enviase a Alejandría traductores con la 
Torá. Accediendo a la petición del bibliotecario real, el gran 
sacerdote habría enviado supuestamente a seis hombres por cada 
una de las doce tribus de Israil, haciendo un total de 72 
traductores, de donde deriva el nombre de "Torá septuaginta", 
popularizado en el segundo siglo de nuestra era.  

   Según Aristeas, después de haber trabajado durante 72 días 
completaron la traducción y fue leída a la comunidad judía de 
Alejandría, la cual pidió al bibliotecario de Ptolomeo que les 
proveyese con una copia para su uso. La leyenda va más lejos aún, 
derivando en un escenario cada vez más estrambótico, cuando 
añade que el propio Ptolomeo I colocó a los 72 rabinos en 
habitaciones separadas, de forma que no pudieran copiarse ni 
consensuar los términos de la traducción. Al cabo de 72 días, los 72 
rabinos dieron por finalizado su trabajo y el rey pudo comprobar 
maravillado que las 72 versiones eran idénticas y no se 
diferenciaban ni en una tilde unas de otras.  

La razón de haber fabricado tan pueril historia yace en el 
estratégico plan de la comunidad judía de Alejandría de crear un 
“nuevo texto” que mostrase la supremacía del judaísmo frente a la 
creciente influencia de la cultura griega. Por otra parte, para 
eliminar cualquier duda con respecto a su autenticidad la 
traducción debería estar rodeada de una atmósfera divina y 
milagrosa. Se entiende, ahora, que se utilizase el griego vulgar, 
extendido por todo el imperio, y no el clásico que sólo una 
pequeña elite podía leer. 

El trabajo surtió efecto a pesar de que los análisis filológicos 
detectaran que la carta era un fraude. Ya en 1684 se publica la 
obra Contra historiam Aristeae de LXX interpretibus dissertatio de 
Humphrey Hodyen, en la que argumenta que la tal carta de 
Aristeas es un trabajo de falsificación procedente de algún judío 
helenizado. Si bien algunos orientalistas trataron de minimizar el 

http://en.wikipedia.org/wiki/Humphrey_Hody


100 
 

trabajo de Hodyen alegando pruebas a favor de la autenticidad de 
"la carta", en 1958 Victor Tcherikover (Universidad Hebrea) 
resumió el consenso de los especialistas con estas palabras: "Las 
recientes investigaciones ven en La Carta de Aristeas el típico 
trabajo de apología judía realizado con un fin propagandístico en 
favor del judaísmo y dirigido a los griegos.” En 1903 Friedlander 
escribe que la glorificación del judaísmo en "la carta" es una mera 
forma de autodefensa, cuyo verdadero objetivo consistió en 
refutar los ataques directos que sufría la comunidad judía. Por su 
parte, Tramontano habla de una clara tendencia laudatoria y 
propagandística. Vincent la caracteriza como una novela 
apologética escrita para los egipcios -es decir, los griegos que 
dominaban Egipto. Pheiffer afirma que esta fantasiosa historia del 
origen de la Torá septuaginta es un mero pretexto para defender 
el judaísmo de sus detractores y tratar de convertir a los paganos 
de habla griega. Schürer clasifica esta carta dentro del género 
literario propagandístico, que en este caso tendría como objetivo 
promocionar el judaísmo entre los paganos.  

La aparente fiereza de la crítica occidental no hacía sino 
ocultar el verdadero propósito de tal maquinación. A simple vista 
da la sensación de que la crítica histórica occidental ha sido 
implacable a la hora de desenmascarar el fraude de Aristeas y del 
origen de la Torá septuaginta. Y sin embargo, el verdadero 
problema ni siquiera se ha rozado. Alejandro Magno ha 
conquistado Egipto y se ha hecho con un imperio que llega hasta 
China, imponiéndose rápidamente en los territorios invadidos la 
cultura y la lengua griegas. La comunidad judía de Alejandría, 
quizás la más influyente de la zona, decide arremeter contra esta 
supremacía cultural griega traduciendo -o mejor dicho, 
reescribiendo- la Torá que poseía en siriaco. En el “nuevo texto” se 
van a introducir todos los cambios que consideren necesarios para 
apuntalar su proyecto, como la geografía histórica y la cronología, 
hasta hacerse herederos de los inmensos territorios que van desde 
el Nilo hasta el Éufrates. No podía presentárseles mejor ocasión, 
pues de esta Torá amañada surgirá la Biblia que, después de 



101 
 

traducirse al latín y al resto de las lenguas literarias, recorrerá el 
mundo entero portando una deformada y trucada descripción de 
la antigüedad. Veamos algunos ejemplos de esta falsificación de 
datos, la mayor que ha sufrido la historia.  

El escenario en el que se desarrolla el relato del Profeta Yusuf 
(José), de su padre Yaqub (Jacob), de sus hermanos, de Musa 
(Moisés), del éxodo judío… lo sitúa la Torá original en “misr” (msr), 
la misma palabra que aparece en el Qur´an. “Misr” significa 
“lugar”, “emplazamiento”; y en su uso cotidiano designaba un 
centro urbano provisto de todos los servicios necesarios para 
acoger debidamente a las numerosas caravanas de comerciantes 
que periódicamente cruzaban la cornisa arábiga en su camino a 
Siria y Egipto.  

 

Dijo: ¿Queréis cambiar lo mejor por lo más bajo?  
Id a un misr y tendréis lo que habéis pedido. 

Qur’an 2:61 
 

En esta aleya vemos claramente que la palabra “misr” no es 
un nombre propio sino un nombre común como ciudad, pueblo, 
urbe o metrópoli; de ahí que se utilice en su forma indeterminada - 
“un misr”.  

En las grandes rutas comerciales había pequeños 
asentamientos donde las caravanas podían aprovisionarse de agua 
y quizás de forraje para las monturas, pero en la mayoría de los 
casos se trataba de campamentos sin los servicios que ofrecían los 
misr, sin una verdadera organización administrativa, sin una 
autoridad provista de una guardia que garantizase la protección de 
las mercancías y sin posadas donde pudieran descansar los 
caravaneros. Posiblemente hubiera un misr más desarrollado que 
el resto, amurallado, con puertas que se cerraban por la noche, 
facilitando así el control de lo que acontecía en el recinto urbano. Y 
es posible que a ese misr las gentes del lugar lo conociesen como 
el misr, es decir el centro urbano por antonomasia, de la misma 
forma que a Yathrib se le denominará al-Madinah -la Ciudad- tras 
la emigración del Profeta Muhammad (s.a.s).  



102 
 

 

Entre ellos y las ciudades sobre las que hemos vertido nuestra 
bendición, hemos puesto ciudades de prominente posición, entre 
ellas hemos establecido etapas de viaje en la debida proporción: 

Viajad por ellas de noche y de día en completa seguridad. 
Qur’an 34:18-19 

 
Aquel escenario, pues, tan importante para la historia del 

pueblo judío, tuvo lugar en un misr, quizás el más importante de 
ellos, en algún lugar entre Yemen y el Asir. Sin embargo, en la Torá 
griega se sustituye esta palabra por otra altamente significativa -al 
Qibit, más tarde Al Kibit, eliminando, así, el sonido “q” que en 
árabe es gutural y difícil de pronunciar. Los griegos le quitarán el 
artículo y la pronunciarán Igept, derivando a Igyptus y, más tarde, 
con su latinización, acabará siendo Igypt. Desaparece de esta 
forma la palabra “misr” y, en su lugar, aparece “Egipto”, el 
territorio con mayor predominio cultural y económico de su 
tiempo.  

El mensaje estaba claro: “Nuestro abuelo Ibrahim os enseñó la 
escritura y, desde entonces, no hemos dejado de civilizaros. 
Nuestro padre Yusuf administró la economía de estos vastos 
territorios, salvándoos de la hambruna, y Musa os dio la Ley. Todo 
lo que sois nos lo debéis a nosotros y a nuestros ancestros; ¿y 
cómo nos lo habéis pagado? Matando a nuestros hijos, 
esclavizándonos y deportándonos.” De nuevo, el victimismo judío 
que tan buenos resultados les ha dado siempre. Sin embargo, la 
historia es muy distinta y el escenario, como acabamos de ver, 
habría que situarlo unos 2.500 kilómetros más al sur. 

Cabría ahora preguntarnos: ¿Cuál es la verdadera finalidad de 
todas estas falsificaciones? La respuesta la encontramos en la 
propia historia. El comportamiento general de los judíos es emigrar 
y establecerse en los centros de poder para dominarlos y alegar, 
en el futuro, que fueron ellos, en el pasado, los encargados de 
sentar las bases para que, hoy, esos centros sean los regentes del 
mundo.  



103 
 

Han pasado 300 años y el sueño judío de reconquistar Oriente 
Medio, arrebatándoselo de las manos a los musulmanes, y llevarlo 
hasta las costas atlánticas, ha fracasado. Los cruzados han sido 
expulsados de Palestina y los Templarios, tras un intento fallido de 
dominar económica y militarmente Europa, han pagado con sus 
vidas su pretencioso proyecto de establecer el primer poder 
masónico en el mundo.  Los judíos pierden de nuevo la posibilidad 
de asentarse en un territorio que les sea propio y desde el cual 
lanzar sus tentáculos hacía el mundo exterior.  

Sin embargo, surge una nueva oportunidad de lograrlo de la 
mano de un judío genovés o quizás español o portugués, para el 
caso que nos ocupa poco importa eso, llamado Cristóbal Colón. 
Obran en su poder mapas dibujados por los navegantes árabes que 
hace tiempo que recorren los océanos y sus costas, y en los que 
claramente aparece una tierra hasta entonces desconocida para 
los europeos; una tierra gigantesca en medio del Atlántico. Muy 
probablemente, junto con esos mapas hubiera descripciones del 
lugar, de su fauna, de su flora, de sus gentes y de sus ricos 
productos. Toda esta información pudo haber sido ratificada 
oralmente por árabes musulmanes residentes en al-Ándalus como 
una noticia que hubiera pasado de generación en generación o que 
incluso proviniera de boca de algún testigo ocular, de alguien que 
ya hubiera puesto sus pies en aquellas tierras.  

La historia oficial nos relata que Cristóbal Colón, tras haber 
concluido que la tierra era redonda, se presentó con su hallazgo en 
diversas cortes europeas, proponiéndoles que sufragasen los 
gastos de la expedición a La India por mar -una forma mucho más 
rápida y segura de llegar al paraíso de las especias que por la 
tradicional ruta terrestre. Esta era la cantinela con la que encubría 
el verdadero trayecto de su viaje. Ante la repetida negativa de las 
monarquías occidentales, el judío genovés trasladó su proyecto a 
la corte española, al parecer arruinada, pero con una reina, Isabel 
II, muy amante de la ciencia y de las aventuras transoceánicas, que 
de inmediato se prestó a vender sus joyas para hacer frente a los 
gastos de la mencionada expedición. La historia así contada, con su 



104 
 

toque de romanticismo, parecía demostrar una vez más que todo 
en el devenir humano es una cuestión de casualidad, de 
coincidencias más o menos felices. Pero la realidad era muy 
diferente.  

Estamos en el año 1492 -año en el que cae Granada, último 
reducto del poder musulmán, y año en el que son expulsados los 
judíos. Pero esta expulsión atañerá únicamente a la plebe judía, a 
campesinos y artesanos, no a las elites, a los poderosos lobbies 
judíos que alegarán su conversión al cristianismo pasando a formar 
parte de la corte del rey Fernando. Todos sus asesores y hombres 
fuertes, sus cortesanos, serán ahora judíos conversos, judíos que 
por arte de magia, nunca mejor empleada la expresión, se habrán 
convertido en devotos seguidores del “Cristo crucificado” y de la 
Virgen María. Y serán estos judíos conversos los que manipulen la 
política de la cada vez más poderosa corona española. Ellos, como 
Cristóbal Colón, conocen la verdadera geografía del mundo y 
saben que, en efecto, en medio del Atlántico se extiende un 
inmensa y fértil continente que se convertirá, siguiendo sus planes, 
en la tierra prometida. Estos cortesanos judíos serán los 
encargados de convencer a Fernando para que organice la 
expedición de la que tantos beneficios esperan obtener en un 
futuro cercano.  

Sin embargo, aquel sueño pronto se convertirá en pesadilla. 
Aquella tierra prometida está cubierta de interminables selvas; 
plagada de enfermedades hasta ahora desconocidas para el 
hombre blanco, y con unos indígenas que no ven con buenos ojos 
a estos intrusos que no parecen albergar el deseo de establecer 
relaciones comerciales con ellos, sino más bien de usurparles sus 
tierras y sus riquezas. Al emponzoñado aguijón de los mosquitos-
transmisores de fiebres se unirán ahora las flechas envenenadas 
de los hijos de América. Tendrán que esperar, pues, a que los 
conquistadores y más tarde los colonos provenientes de Europa se 
establezcan en el norte de América, en zonas en las que el clima y 
la topografía faciliten la construcción de “misrs”, de centros 
urbanos. Allí se asentarán judíos provenientes de Escandinavia, 



105 
 

estableciendo todo un sistema bancario que reciba las grandes 
fortunas que irán amasando ganaderos y terratenientes. Sin 
embargo, como en el caso de Egipto, los judíos volvían a necesitar 
de una historia que atestiguara que habían sido ellos el origen, los 
ancestros de los indios -primeros pobladores y únicos dueños de 
aquellas tierras. El asunto, dada la situación geográfica de América, 
no parecía fácil. Hacía falta un montaje capaz de hechizar de nuevo 
a la historia y de presentarles, una vez más, como el pueblo 
elegido y originario también de ese recién “descubierto” 
continente. 

Si la traducción de la Torá al griego, con toda la parafernalia 
mítica que conlleva, estuvo apoyada en la carta de Aristeas, el 
origen israelita de América se sustentará en la traducción, en 1830, 
de unas inscripciones en lengua egipcia gravadas en placas de oro 
que realizó Joseph Smith tras haberlas encontrado en el sótano de 
un edificio de Nueva York -en otras versiones será un ángel quien 
le muestre la colina donde habría enterrado dichas placas. De esta 
traducción surgirá el “Libro de Mormón” como base doctrinal de la 
Iglesia de Jesucristo de los Santos de los Últimos Días -los 
mormones. La historia que allí se narra es la del pueblo de Nefi, de 
origen israelita, que llegó al continente americano desde Oriente 
Medio, guiado por inspiración divina. El relato cubre un periodo 
que va, aproximadamente, desde el año 600 a.C. hasta el año 400 
d.C. Según este libro, habría habido una emigración anterior, la de 
los jareditas, pueblo de la época de la torre de Babel, pero que 
habría sido exterminado antes de la llegada del grupo de Nefi. La 
trama principal trata de un clan familiar de israelitas que abandona 
Jerusalén antes de que sea sitiada y tomada por las tropas de 
Senaquerib, rey asirio, y llega a América, atravesando los océanos, 
guiado por Dios y por una brújula especial llamada "Liahona". Tras 
alcanzar su destino se multiplican grandemente para después 
dividirse en dos grupos rivales -los nefitas y los lamanitas. Los 
nefitas serán finalmente derrotados por los lamanitas en 428. Los 
lamanitas que sobrevivieron se transformaron en un pueblo feroz 
y muy distante de las costumbres nefitas, constituyendo la 

http://es.wikipedia.org/wiki/La_Iglesia_de_Jesucristo_de_los_Santos_de_los_%C3%9Altimos_D%C3%ADas


106 
 

ascendencia de los indios americanos. La historia de Josep Smith, 
por inverosímil que nos parezca, no ha hecho sino empezar.  

Unos cuantos papiros y once momias fueron descubiertos en 
Tebas por Antonio Lebolo entre 1818 y 1822. Antes de su muerte, 
acaecida en 1830, logró vender todo ese material arqueológico a 
un tal Michael Chandler, quien en 1833 lo envía por barco al 
puerto de Nueva York. Durante dos años Chandler hace una turné 
por el este de los Estados Unidos, exhibiendo y vendiendo algunas 
de las momias. En 1835 regresa con las cuatro que le quedaban y 
unos cuantos papiros a la ciudad de Lirtland, en Ohio. Dada la fama 
de Joseph Smith como traductor de las inscripciones en lengua 
egipcia del “Libro de Mormón”, Chandler le pide que eche un 
vistazo a los papiros y vea de qué tratan. Después de haberlos 
examinado cuidadosamente con la ayuda de Joseph Coe y Simeon 
Andrews (judíos y artífices de la maquinación), Smith decide 
comprarlos por la nada despreciable suma de $ 2.400. El propio 
Smith nos cuenta el suceso: "Con la ayuda de W.W. Phelps y Oliver 
Cowdery comencé la traducción de algunos de los caracteres o 
jeroglíficos, y para nuestra inmensa dicha encontramos que uno de 
los papiros contenía los escritos de Abraham -Ibrahim- y otro los de 
José -Yusuf- de Egipto…" 

"Lamentablemente," estos papiros desaparecieron tras el 
incendio de Chicago. Una vez terminada la traducción, el libro fue 
dividido en cinco capítulos -el primero trataba sobre la vida de 
Ibrahim y su lucha contra la idolatría que dominaba la sociedad de 
su tiempo, así como el intento de varios sacerdotes de sacrificarlo; 
intento frustrado gracias a la ayuda de un ángel que le rescató. El 
segundo incluía información sobre el Pacto de Allah con Ibrahim. 
Del tercero al quinto se relata la visión sobre la creación del 
universo y del hombre.  

El relato de Joseph Smith no concuerda en absoluto con la 
información biográfica que de Ibrahim (a.s) nos da cuenta el 
Antiguo Testamento, donde está incluida la Torá. En cambio, esa 
misma descripción es la que encontramos en el Qur’an, secuencia 
a secuencia: 



107 
 

 
PRIMER CAPÍTULO  

Y cuando Ibrahim dijo a su padre Azar: ¿Tomas a unos ídolos por 
dioses? En verdad que te veo a ti y a los tuyos  

en un claro extravío. 
Qur’an 6:74 

 

Dijeron: Quemadlo y ayudad así a vuestros dioses, si sois capaces 
de actuar. Dijimos: Fuego, sé frío e inofensivo para Ibrahim. 

Qur’an 21:68-69 
 
SEGUNDO CAPÍTULO 

Y cuando su Señor puso a prueba a Ibrahim ordenándole lo que 
éste cumplió plenamente, le dijo: Voy a hacer de ti un imam 
(guía) para los hombres. Dijo: ¿Alcanzará Tu promesa a mis 

descendientes? Dijo: Mi Pacto no alcanza a los injustos. 
Y cuando hicimos de la Casa una morada para la gente y un lugar 
seguro; y tomad la estación de Ibrahim como lugar donde ofrecer 
la salah. Y pactamos con Ibrahim e Ismail que mantuvieran pura 

Mi Casa para los que cumplieran las vueltas alrededor de ella, 
para los que allí estuvieran dedicados a la adoración, y para los 

que se inclinaran y postraran. 
Y cuando dijo Ibrahim: ¡Señor! Haz de esta tierra un lugar seguro 
y provee de frutos a aquellos de su gente que crean en Allah y en 

el Último día. Dijo: Y a los encubridores, les dejaré disfrutar un 
poco y luego les llevaré por la fuerza al castigo del Fuego.  

¡Qué mal destino! 
Qur’an 2:124-126 

 
DEL TERCERO AL QUINTO CAPÍTULO 

Y así fue cómo mostramos a Ibrahim el domino de los cielos y de 
la tierra para que fuera de los que tienen certeza. 

Qur’an 6:75 
 

Los papiros desaparecieron de forma tan milagrosa como 
habían aparecido, pero el Qur’an hacía más de mil años que había 
revelado a la humanidad la historia completa de Ibrahim con sus 
fases, en las que se detalla el establecimiento del tawhid (Unicidad 



108 
 

de Allah); la denuncia de la idolatría que proyectaba la cosmogonía 
de su gente; el conflicto con su padre -fabricante de ídolos; el 
intento por parte de la clase sacerdotal-chamánica de sacrificarle 
arrojándole a una enorme hoguera, de la que fue salvado por la 
misericordia de su Señor, Quien ordenó al fuego que fuese frío 
para Ibrahim; el Pacto por el cual el Todopoderoso elije a su 
descendencia como depositaria de la Profecía, y la visión del 
mecanismo interno del universo, tal y como hemos visto que 
aparecen en las aleyas citadas del Qur’an. Por lo tanto, donde 
Joseph Smith se inspiró para escribir el “libro de Ibrahim” fue en el 
Qur’an y no en los pretendidos papiros de Chandler.  

El segundo ejemplo de falsificación histórica que encontramos 
en la Torá griega es consecuencia del primero, del cambio de 
nombres y lugares geográficos que supuso la eliminación de la 
palabra “misr” y la aparición, en su lugar, de la palabra “Egipto”. 
Este cambio hizo que Fira’un (Faraón) figurase ahora no como 
gobernante de un “misr” en el sur de Arabia, sino como soberano 
del poderoso imperio egipcio. En aquella época poco importaba la 
veracidad o la falsedad de los datos que se fueran incorporando a 
la historia, pues no existía la arqueología ni la geología, ni tampoco 
había especialistas que pudieran descifrar el significado de los 
textos escritos en las lenguas orientales que ya nadie hablaba. Más 
tarde, sin embargo, con el desarrollo de todas estas ciencias se 
buscaría, en algunos casos desesperadamente, la concordancia 
entre lo que se iba descubriendo y la información contenida en el 
Antiguo Testamento, considerado en Occidente durante siglos 
como el único documento histórico y científico fiable. Los judíos 
habían hecho su trabajo. Ahora se trataba de hallar la prueba que 
demostrase que el escenario en el que se había desarrollado la 
historia del Profeta Yusuf y, más tarde, la del Profeta Musa, había 
que situarlo en Egipto, en un periodo en el que a sus reyes se les 
llamaba “faraones”. Pero todos los hallazgos que iban apareciendo 
en las excavaciones de las misiones arqueológicas occidentales 
esparcidas por todo Oriente Medio no hacían sino evidenciar que 
nunca había existido tal título ni rey egipcio había portado jamás 



109 
 

tal nombre. A nivel popular esta noción estaba de tal manera 
arraigada en la consciencia de los occidentales que negar que 
hubiesen existido los faraones y que la vida tanto de Yusuf como 
de Musa hubiera transcurrido en Egipto, habría resultado tan 
inadmisible como negar que existiera Australia o afirmar que La 
India se encontrase entre Canadá y Alaska. Sin embargo, según iba 
avanzando la crítica histórica y se iban desenterrando más tablillas 
y desempolvando nuevas inscripciones, surgía la necesidad de dar 
un cuerpo argumental a todos los cambios que se habían operado, 
hacía 2000 años, al traducir la Torá al griego.  

El problema, no obstante, se iba complicando cada vez más, 
ya que no sólo no aparecían reyes egipcios portando el título de 
Faraón, sino que además tampoco había noticia alguna sobre el 
éxodo judío, el Profeta Musa ni su persecución a manos de ningún 
rey egipcio. No parecía lógico este silencio por parte de unos 
escribas que anotaban hasta el último detalle de una transacción 
mercantil. Más aún, en el Antiguo Testamento, Faraón hace al 
Profeta Yusuf su igual en poder y en dignidad: 

 

Y dijo Faraón a José: Pues que Dios te ha hecho saber todo 
esto, no hay entendido ni sabio como tú. Tú estarás sobre mi 
casa, y por tu palabra se gobernará todo mi pueblo; 
solamente en el trono seré yo mayor que tú. Dijo además 
Faraón a José: He aquí que yo te he puesto sobre toda la 
tierra de Egipto. Entonces Faraón quitó su anillo de su mano, 
y lo puso en la mano de José. 

Génesis 41: 39-42 
 

El hecho de que no haya ningún registro sobre 
acontecimientos y personajes tan importantes parece indicar que 
tales sucesos debieron ocurrir en algún otro lugar y en un tiempo 
muy diferente al de la cronología oficial.  

Por otra parte, resulta extraña la historia de los hermanos de 
Yusuf cuando vinieron a “Egipto”, según la Torá griega, y le 
pidieron personalmente a Fira’un que les diese grano dada la 
hambruna que asolaba toda aquella región. Y decimos que es 



110 
 

extraña por dos razones. La primera, por el hecho de que unos 
simples y pobres pastores se dirigieran al todopoderoso regente 
egipcio para pedirle grano. La segunda razón que nos alerta sobre 
la falsificación que ha sufrido la historia de Yusuf y de su familia en 
la Torá griega es el hecho de que hubiera hambruna en la tierra 
más fértil del planeta, atravesada por el Nilo. ¿Pudo haber sequía 
en esa tierra? Si hoy el valle del Nilo y toda la región hasta Sudán 
es una inagotable fuente de riqueza natural, con abundantes 
cosechas de cereales, frutas y hortalizas, en aquella época, hace 
miles de años, todavía lo era más, ya que muchas zonas de esa 
región que ahora son desérticas o semidesérticas, eran entonces 
exuberantes vergeles, auténticos bosques. 

 Pero si ahora situamos “Egipto” en el Nayd, entre el Yemen y 
las montañas de Asir, y a Fira’un como su gobernante, la historia 
de Yusuf y su familia resultará más entendible. “Este Egipto”, Misr, 
no es un imperio, sino una ciudad, muy probablemente amurallada 
y con puertas que por la noche se cerraban para la seguridad de 
sus habitantes y de sus mercancías. Así nos lo hace entender esta 
aleya en la que Yaqub (a.s) envía a sus hijos de vuelta a “Egipto”, 
Misr, esta vez acompañados del hermano pequeño de Yusuf: 

 

Y dijo: ¡Hijos míos! No entréis por una sólo puerta,  
entrad por puertas distintas.  

Qur’an 12:67 
 

Obviamente es imposible poner puertas a un país, como sería 
en el caso de Egipto o de cualquier otro. No se pueden poner 
puertas a Francia o a Italia ni tampoco a una isla ni a una región. En 
cambio, todas las ciudades en la antigüedad estaban amuralladas y 
tenían varias puertas de acceso que se cerraban por la noche o 
durante un ataque.  

Por otra parte, el gobernante de ese “misr” muy 
probablemente viva en una casa y camine por las calles como todo 
el mundo, no entrañando dificultad alguna el dirigirse 
personalmente a él para solicitar algún tipo de ayuda o para 
quejarse de alguna anomalía en el funcionamiento administrativo 



111 
 

o comercial de la ciudad. Seguramente resultaría muy difícil, o 
incluso imposible, visitar al alcalde de Madrid en su despacho sin 
cita previa. Sin embargo, si quisiéramos entrevistarnos con el 
alcalde de una pequeña localidad de Murcia, podríamos hacerlo 
sin ningún protocolo.    

Sin embargo, la idea de que todo eso ocurrió en Egipto, y de 
que “Fira’un” es un título y no el nombre propio del gobernador de 
un “misr”, está de tal forma arraigada en la consciencia de los 
occidentales, que aun viendo escrita la palabra mlk (malik, rey) en 
los textos que traducen, los historiadores siguen diciendo “faraón”. 
Éste es el caso del investigador finlandés Ivan Starr. En su libro 
Queries to the Sungod, Divination and Politics in Sargonid Assyria. 
State Archives of Assyria, volume IV, leemos en la introducción, 
página LXIII: “Ello fue únicamente posible después de la ocupación 
de Egipto en 671, cuando Esarhaddon, habiendo derrotado al 
Faraón Tahaska y conquistado Memphis, incorporó gran cantidad 
de soldados egipcios y cushitas a su ejército.” Starr da a Tahaska el 
calificativo de “faraón”, queriendo significar “soberano”. Sin 
embargo, cuando leemos el texto original con su transliteración 
latina y al lado la traducción al inglés, vemos que no aparece la 
palabra “faraón”, sino que en su lugar lo que aparece una y otra 
vez es la palabra “rey”, junto a su transliteración latina mlk -malik. 
En la página 98, por ejemplo, tenemos el siguiente párrafo: “84- 
¿Debería Esarhaddon ir a Egipto y hacer la guerra a Tahaska? 4- 
Debería hacer la guerra a Tahaska, rey de Cush, y a sus tropas?” En 
la misma página, un poco más adelante, leemos: “88- ¿Será 
atacado el jefe Eunuch Sa-Nabu-Su por los egipcios? 5- Después de 
que él… alcanzó la ciudad… Assur…, será Necho y Sarrulu Dari, 
reyes egipcios y los egipcios…”  

El texto es caótico debido a que en algunos casos el original 
está muy deteriorado y a que en otros la traducción no resulta 
evidente y se trata, más bien, de un trabajo de adivinación. Sin 
embargo, lo que a nosotros nos importa es mostrar hasta qué 
punto la clase académica internacional está apegada a las 
falsificaciones históricas que se han derivado del cambio drástico 



112 
 

que sufrió el texto de la Torá cuando fue traducido al griego 
durante el reinado de Ptolomeo I. Ivan Starr habla de Tahaska 
como de un faraón de Nabia cuando en el texto que él mismo ha 
transliterado en caracteres latinos y posteriormente traducido al 
inglés, utiliza los términos mlk y king -rey; y lo mismo sucede en el 
segundo texto que hemos citado, donde se habla de “reyes 
egipcios”.  

Marie Parsons, en su libro Royal Titles for Kings of Egypt 
reconoce que la palabra “faraón” no existe en la lengua egipcia, en 
la lengua de los Coptos. Se trataría, más bien, de la pronunciación 
del término “per-aa” por parte de los judíos, y que empezaría a 
utilizarse hacia 1500 a.C. Este vocablo constaría de dos palabras: 
“per” y “‘aa”, y significaría “la gran casa”, refiriéndose al palacio 
real.  

Sólo hay una forma de entender todo este galimatías -
empezar por el final. En la Torá griega, en la Torá septuaginta, 
convertida más tarde en parte integrante de la Biblia, el único 
texto “histórico” y “científico” admitido en Occidente durante 
siglos, aparece la palabra “faraón” como título del regente de 
Egipto ya que “misr” ha desaparecido, y el escenario en el que se 
desarrolló la historia del Profeta Yusuf y tras ella la del Profeta 
Musa se ha trasladado al Valle del Nilo. Por lo tanto, esta 
denominación -faraón- tendrá que aparecer no sólo en 
inscripciones, papiros y tablillas encontradas en territorio egipcio, 
sino también en los de los pueblos con los que se hubiera 
establecido algún tipo de correspondencia en base a tratados 
comerciales o bélicos. Habrá, pues, que buscarla hasta debajo de 
las piedras cueste lo que cueste; y si a pesar de todo dicha 
búsqueda resultase infructuosa, se hará derivar la palabra “faraón” 
de otro vocablo sobre la base de cierta “evidencia académica”. El 
asunto no resultó fácil, pues a medida que se avanzaba en el área 
de la arqueología y de la lingüística comparada, iba quedando cada 
vez más claro que los títulos o panegíricos referidos a los reyes 
egipcios eran cinco: Her (o Horus), Nebti, Sa-ra, Hr-Nub y Nso-Bto, 
y ninguno más. ¿De qué palabra, entonces, iba a surgir “faraón”?  



113 
 

El eslabón perdido resultó ser “per-‘aa”, “La Gran Casa”. Como 
ya hemos dicho, la metamorfosis tuvo que realizarse a presión. 
Utilizando la teoría del cambio consonantal, algunos “expertos” 
decidieron que la “p” pasaba a pronunciarse “f”. No obstante, el 
problema fundamental residía en el hecho de que no existe 
acuerdo en cuanto a la transliteración de los jeroglíficos.  Para 
unos lingüistas la correcta pronunciación sería “pre-‘aa”; para 
otros “par-‘aa”; para L. Austine Waddell es “prabhu” la palabra de 
la que derivaría “faraón”, si bien en otra parte de su libro Egyptian 
Civilization, its Sumerian Origin and Real Chronology utiliza los 
términos “para an”, “par” y “bar/baru” como origen de “faraón”.  

En cuanto al significado, “la Gran Casa”, el asunto se vuelve 
todavía más escabroso. No tenemos ningún ejemplo histórico del 
uso de un elemento arquitectónico como título con el que designar 
a un rey o a un emperador. Los otomanos utilizaban el término “La 
Puerta Sublime” (Bab-i-‘ali, la puerta que daba acceso a la corte 
pública y a las dependencias del sultanato) para referirse al 
gobierno, pero nunca se substituía la palabra “Sultán” o “Gran 
Visir” por “Babi’ali”. De la misma forma, se utiliza el término “la 
Casa Blanca” como sinónimo de gobierno norteamericano, pero no 
como substituto de presidente. Decimos, por ejemplo: “La Casa 
Blanca anunció ayer que…”, pero no decimos: “La Casa Blanca se 
entrevistó ayer con su homólogo italiano…”. En este caso nos 
veremos obligados a decir: “El Presidente norteamericano se 
entrevistó…” o, en su defecto, a utilizar el nombre propio del 
Presidente. Y lo mismo ocurre con “trono” o “escaño”. Es decir, 
cualquier palabra que designe un objeto, sea arquitectónico o 
mobiliario, hará referencia a un concepto, como gobierno o poder, 
pero nunca sustituirá a una persona concreta ni será utilizado 
como título honorífico de un gobernante. 

Sin embargo, la evidencia más clara de que “faraón” era el 
nombre propio de una persona, del gobernador de “misr”, la 
encontramos en el Qur’an, donde esta palabra aparece como 
nombre propio, sin el artículo determinado que llevan los títulos 



114 
 

honoríficos. Decimos “vi al rey, hablé con el emperador…” y no “vi 
a rey, hable con emperador…” 

 

Luego, después de ellos, enviamos a Musa con Nuestros Signos a 
Fira’un y los suyos que los negaron injustamente. Y mira cómo 

acabaron los corruptores. 
Qur’an 7:103 

 

  Y lo mismo ocurre en el Antiguo Testamento, donde 
leemos: 

 

Aconteció después de estas cosas, que el copero del rey 
de Egipto y el panadero delinquieron contra su señor el rey 
de Egipto. Y se enojó Faraón contra sus dos oficiales, contra el 
jefe de los coperos y contra el jefe de los panaderos. 

Génesis 40:1-2 
 

Este pasaje confirma doblemente la falsificación de nombres y 
lugares geográficos que se operó en la traducción de la Torá siriaca 
a la Torá griega. Por una parte se habla de “rey de Egipto” y se 
repite este título por segunda vez en el mismo versículo. Por otra, 
se da a entender claramente que el nombre de este rey era Faraón 
-no se dice “se enojó el faraón”, sino “se enojó Faraón”. Si 
volvemos al texto original siriaco, la lectura correcta de los 
versículos citados sería: “Aconteció después de estas cosas, que el 
copero del rey de Misr y el panadero delinquieron contra su señor, 
el rey de Misr. Y se enojó Faraón contra sus dos oficiales, contra el 
jefe de los coperos y contra el jefe de los panaderos.” 

 Asimismo, la palabra “rey”, malik en lengua árabe y en el 
resto de sus dialectos, no significa necesariamente “soberano de 
un país”, rey o emperador en el sentido que hoy damos a estos 
términos. Malik significa literalmente “dueño de algo”, de forma 
que quien poseía rebaños, o una tierra, o siervos, era un “malik”, 
era un “rey”. En el caso que nos ocupa la mejor traducción sería: 
“Aconteció después de estas cosas, que el copero del gobernante 
de Misr y el panadero delinquieron contra su señor el gobernador 



115 
 

de Misr. Y se enojó Faraón contra sus dos oficiales, contra el jefe de 
los coperos y contra el jefe de los panaderos.” 

Cuando los judíos tradujeron al griego la Torá, estaba claro 
que Fira’un era el nombre propio de un gobernante, del 
gobernante de un “misr”. Para ellos, sin embargo, este dato 
carecía de relevancia, pues lo importante entonces era situar el 
escenario en Egipto. No podían imaginar que unas ciencias en 
aquel tiempo aun inexistentes -la arqueología y la lingüística 
comparada- iban a revelar que nunca hubo un rey egipcio con el 
nombre de Fira’un, lo que les obligó a transformarlo en título 
honorífico, pero ya era demasiado tarde para introducir el artículo 
determinado que acompañase a “Fira’un” en todos los pasajes 
bíblicos.  

Por otra parte, no deja de ser altamente significativo que 
desde hace ya unos años se esté borrando del material referencial 
la palabra “faraón”, apareciendo en su lugar la de “rey”. En la 
Enciclopedia Británica de 2010, cuando buscamos las entradas de 
los Ramses de la dinastía XIX y XX, descubrimos que ha 
desaparecido el título de “Faraón”. En todos los casos se refiere a 
ellos como reyes  -el rey Ramses I de Egipto, el rey Ramses II de 
Egipto… Dado que no han podido amañar el asunto, pretenden 
ahora que nunca ha existido. En de dos o tres generaciones más 
los escolares de todo el mundo muy probablemente estudien los 
nombres de los reyes de Egipto sin que en ningún momento 
aparezca en sus libros de texto la palabra “faraón”. 

 
 
5. PABLO DE TARSO PROTEGE EL JUDAISMO FABRICANDO EL CRISTIANISMO 
 

Tras haber logrado los judíos cambiar todo lo que necesitaban 
para reescribir la historia con la traducción de la Torá al griego, 
Pablo de Tarso será el encargado de levantar el segundo pilar 
sobre el que se erigirá el edificio de su poder laico.  



116 
 

El Todopoderoso había encomendado a Sayyidina (nuestro 
señor) Isa (Jesús) una doble misión. En primer lugar entregar a la 
casta sacerdotal judía la carta de repudio de su Señor: 

  

Por tanto os digo, que el reino de Dios será quitado de 
vosotros, y será dado a gente que produzca los frutos de él.  

Mateo 21:43 
 

En la crónica de Lucas encontramos uno de los pocos 
fragmentos del Nuevo Testamento que muy probablemente forme 
parte del Inyil, del libro que se le reveló a Isa. En todos los Libros 
Revelados es Allah el que habla, no los Profetas, cuya misión es la 
de transmitir el Mensaje Divino, no el de redactarlo. En los 
versículos que citamos a continuación Allah el Altísimo anuncia a 
los judíos que el Pacto profético se ha terminado: 

 

¡Jerusalén! ¡Jerusalén, que matas a los Profetas y 
apedreas a los que te son enviados! ¡Cuántas veces quise 
juntar a tus hijos, como la gallina a sus polluelos debajo de 
sus alas, pero no quisiste! He aquí, vuestra casa os es dejada 
desierta. 

Lucas 13:34-35 
 

Es el mismo anuncio de divorcio entre Allah el Altísimo y Judá 
que encontramos en Isaías: 

 

Así dijo el Señor: ¿Qué es de la carta de repudio de 
vuestra madre, con la cual yo la repudié? ¿O quiénes son mis 
acreedores, a quienes yo os he vendido? He aquí que por 
vuestras maldades sois vendidos y por vuestras rebeliones 
fue repudiada vuestra madre. 

Isaías 50:1 
 

Allah el Altísimo no rompe el Pacto con Ibrahim, pero divorcia 
a la ummah judía, a la ummah israelita. El vaso de la ira del 
Misericordioso se ha colmado. Ya a Ibrahim se le anunció este 
divorcio cuando tuvo lugar el Pacto con el Todopoderoso:  

 



117 
 

Y cuando tu Señor puso a prueba a Ibrahim con palabras que éste 
cumplió, le dijo: Voy a hacer de ti un dirigente y un ejemplo para 
los hombres. Dijo: ¿Y lo harás también con mis descendientes? 

Dijo: Mi Pacto no alcanza a los injustos. 
Qur’an 2-124 

 

El segundo aspecto de esta doble misión era el de anunciar la 
venida del último Profeta -Muhammad (s.a.s)- que ya no saldrá de 
la rama de Ishaq, sino de la rama de Ismail:  

 

Jesús les dijo: ¿Nunca leísteis en las escrituras: La piedra 
que desecharon los edificadores ha venido a ser cabeza de 
ángulo. El Señor ha hecho esto, y es cosa maravillosa a 
nuestros ojos? 

Mateo 21:42 
 

Y oyendo sus parábolas los principales sacerdotes y los 
fariseos entendieron que hablaba de ellos. 

Mateo 21:45 

La piedra que desecharon los edificadores, que despreciaron, 
que relegaron al olvido es Ismail, el verdadero constructor de la 
Ka’bah. 

 

Y cuando Ibrahim e Ismail erigieron los fundamentos de la Casa: 
¡Señor, acéptanoslo! Tú eres Quien oye, Quien sabe. 

Qur’an 2:126 

 

Y esa piedra ha venido a ser cabeza de ángulo, es decir, pilar 
sobre el que ahora se va a sustentar el Dīn de Allah -Muhammad 
(s.a.s). Así pues, la casta sacerdotal, los que detentan la enseñanza 
del Dīn, han comprendido claramente las palabras de Isa -el 
divorcio de Allah con la ummah israelita, cuya carta de repudio les 
está entregando. De esta forma se hace realidad la maldición con 
la que Musa despide a los judíos: 

 

Pero acontecerá, si no oyeres la voz de tu Señor, para 
procurar cumplir todos Sus mandamientos y Sus estatutos 
que yo te intimo hoy, que vendrán sobre ti todas estas 
maldiciones, y te alcanzarán. 



118 
 

Deuteronomio 28:15  
 

El momento, durante tanto tiempo anunciado, ha llegado. Isa 
abroga las falsificaciones que la casta sacerdotal judía ha 
introducido en la Torá y les anuncia que vendrá “el Profeta”, el 
último, con la Ley que será válida hasta el Día del Levantamiento. 
Esto quiere decir que se ha secado la rama israelita y que va a 
surgir de la rama ismaelita un nuevo brote, un nuevo cántico, una 
nueva vida. Así pues, Sayyidina Isa ha finiquitado lo que hoy 
conocemos con el nombre de judaísmo. ¿Acaso puede haber 
mayor desastre para el poder judío? Se acabaron sus privilegios, 
sus abusos, sus manipulaciones, su pretendida identidad de pueblo 
elegido. Sin embargo, aún les quedaba una bala en la recámara. El 
proyectil se dirigió derecho al corazón de la fortaleza de la fiṭrah -al 
iman, a la fe.  

En el Talmud hay un apartado que trata de la vida de Isa. En 
ese capítulo se habla de Pablo bajo el nombre de Simón bin Kifa, 
como nos lo relata Ziad Muna en su libro Talfiq Surat al-Ajar fi al-
Talmud. Según se menciona en este libro, Pablo habría sido 
enviado por el Sanedrín a la comunidad de los seguidores de Isa 
para crear una nueva religión, desligada del judaísmo, de modo 
que éste pudiera sobrevivir y continuar existiendo aun después de 
haber recibido la carta de repudio que el Todopoderoso había 
ordenado a Isa que entregara a la casta sacerdotal judía. De esta 
forma se introduce un elemento distorsionador en el ámbito 
doctrinal. Se rompe el concepto de un solo Dios, de un solo 
Creador y de un solo Mensaje revelado a la humanidad Profeta 
tras Profeta, Libro tras Libro. Para obtener este falso desdoble, 
Saúl (Pablo) deberá presentar a los discípulos de Sayyidina Isa una 
nueva ‘aqidah (credo) que entre en claro conflicto con la tradición 
profética y la Torá. Pero ¿cómo podría Pablo conseguir este efecto 
-alguien que ni siquiera ha conocido personalmente al Maestro; un 
judío fariseo, enemigo por lo tanto de la nueva comunidad de 
creyentes? Obviamente, necesitaba de una audaz coartada, tan 
audaz que por imposible que pareciese tuviera que ser aceptada. Y 



119 
 

ninguna mejor que haber recibido del propio Sayyidina Isa la 
confirmación de ser él el depositario de la verdadera comprensión 
del Mensaje Divino.  

La puesta en escena tuvo lugar, según la tradición cristiana, en 
la Vía Recta de Damasco. Llevaba una carta de los principales 
sacerdotes judíos con la orden de detener a varios discípulos de 
Sayyidina Isa, pero antes de llegar a su destino, en esa misma calle, 
una potente luz le cegó derribándole del caballo, al tiempo que 
escuchaba una voz que le decía: 

 

¡Saulo, Saulo! ¿Por qué me persigues? Dura cosa te es dar 
coces contra el aguijón. Yo entonces dije: ¿Quién eres, señor? 
Y el señor dijo: Yo soy Jesús, a quien tú persigues, pero 
levántate, y ponte sobre tus pies; porque para esto he 
aparecido a ti, para ponerte por ministro y testigo de las 
cosas que has visto y de aquellas en que me apareceré a ti… 

Hechos 26:14-16 
 

Según la versión del Nuevo Testamento, Pablo no iba solo 
cuando tuvo lugar este acontecimiento que podríamos calificar, sin 
temor a exagerar, de transcendental:  

Vi una luz del cielo que sobrepasaba el resplandor del sol, 
la cual me rodeó a mí y a los que iban conmigo.” 

Hechos 26:13  
 

Sin embargo, y a pesar de lo muy afectados y sobrecogidos 
que debieron quedar sus compañeros, el relato de Pablo es el 
único que nos ha llegado. Nada sabemos de la identidad de los que 
supuestamente iban con él -son mudos personajes de cuya 
existencia real no tenemos noticia alguna. Por esa misma razón, de 
no haber sido por el apoyo que recibió de Bernabé, los seguidores 
de Sayyidina Isa lo habrían expulsado de su comunidad sin dudarlo 
un solo instante. 

 

Había llegado el momento de llevar el mensaje de 
Sayyidina Isa a otras tierras. Bernabé fue a Tarso y trajo a 
Pablo de vuelta a Antioquía. De esta manera, Pablo volvía a 
estar, cara a cara, con aquellos a los que una vez había 



120 
 

perseguido. Fue recibido en Antioquía por los discípulos de 
Sayyidina Isa con la misma frialdad con la que le habían 
recibido los de Jerusalén. Una vez más, gracias a la 
intervención de Bernabé, Pablo fue aceptado en la 
comunidad. Finalmente, Bernabé y Pablo, acompañados de 
Marcos, sobrino de Bernabé, partieron hacia Grecia en su 
primer viaje misionero. Los griegos adoraban a una infinidad 
de dioses. No les importaba aumentar su número pero se 
oponían a la afirmación de la Unicidad Divina que negaba 
cualquier otro objeto de adoración. Pronto resultaría 
evidente que Pablo estaba dispuesto a comprometer las 
enseñanzas de Isa para lograr que fuesen aceptadas por ellos. 
Bernabé no pudo tolerar esa forma de proceder: 

 

Y hubo tal desacuerdo entre ellos, que se separaron el 
uno del otro; Bernabé, tomando a Marcos, navegó a Chipre, y 
Pablo, escogiendo a Silas, salió encomendado por los 
hermanos a la gracia del Señor. 

Hechos 15:39-40 
 

Pablo se iba desviando cada vez más de las enseñanzas de 
Sayyidina Isa, poniendo el énfasis en la figura de Cristo, quien, 
según su versión, se le habría aparecido en visiones. Su nueva 
‘aqidah se basaba enteramente en una comunicación 
sobrenatural y no en el testimonio histórico de un Jesús vivo. 
Su defensa contra aquellos que le acusaban de estar 
cambiando la guía que Isa había traído consistía en 
recordarles que lo que él predicaba tenía su origen en una 
revelación directa de Cristo y que por lo tanto había sido 
investido de autoridad divina. Al mismo tiempo insistía en la 
idea de que la ley de Musa no sólo era innecesaria sino 
además contraria a lo que Dios le había revelado: “Cristo nos 
redimió de la maldición de la ley” -Gálatas 3:13. Las enseñanzas 
de Pablo lograron cambiar completamente la figura histórica 
de Jesús. 

Ahmad Thompson, Blood on the Cross. Ed. Taha, pag.4-7 
 

La versión de Pablo no tiene testigos independientes y por lo 
tanto es la única a considerar o a rechazar, y el que se elija una u 



121 
 

otra opción dependerá de la habilidad narrativa y del carisma de 
quien relate la historia. En este caso la historia la relata Pablo, un 
sabio fariseo, gran conocedor de las Escrituras y experto orador. 
Estas cualidades serán las que consigan que Bernabé le apoye una 
y otra vez frente al rechazo general de la comunidad de creyentes, 
y que nuevos adeptos a las enseñanzas del Profeta Isa adopten su 
‘aqidah. A su elocuente discurso se va a unir la transcendental 
misión para la que el “Señor le ha elegido”:  

 

El Señor le dijo: Ve, porque instrumento escogido Me es 
éste, para llevar Mi nombre en presencia de los gentiles, y de 

reyes, y de los Banu Israil. 
Hechos 9:15 

 

Con la confirmación por parte del “Señor” de que -a pesar de 
haber vivido Sayyidina Isa rodeado de fieles discípulos a los que en 
numerosas ocasiones les había otorgado un alto rango en la tierra 
y en los cielos- será él, Pablo, el depositario del Mensaje Divino, de 
su correcta comprensión y el encargado de llevarlo a toda la 
humanidad. Con estas credenciales se presentará ante los 
seguidores del Maestro con la nueva ‘aqidah, que le ha sido 
entregada personalmente y en secreto por el “Señor”. 

La resistencia de Pedro y de otros discípulos a admitir la 
historia de Pablo y, sobre todo, su interpretación del Mensaje 
Divino, queda de manifiesto en el Nuevo Testamento -unas veces 
sin ambages, y otras distorsionada por el cambio de personajes 
que introducen los escribas, o los encargados de “revisar” 
periódicamente la Biblia y editar “nuevas versiones”: 

 

Pero cuando Pedro vino a Antioquia, le resistí cara a cara, 
porque era de condenar. Pues antes que viniesen algunos de 
parte de Jacobo, comía con los gentiles; pero después que 
vinieron, se retraía y se apartaba, porque tenía miedo de los 
de la circuncisión. Y en su simulación participaban también 
los otros judíos, de tal manera que aun Bernabé fue también 
arrastrado por ellos a aquella hipocresía. Pero cuando vi que 
no andaban rectamente conforme a la verdad del evangelio, 



122 
 

dije a Pedro delante de todos: Si tú, siendo judío, vives como 
los gentiles, y no como judío, ¿cómo es que obligas a los 
gentiles a judaizar? 

 Epístola de Pablo a los Gálatas 2:11-14 
 

Hay un virulento conflicto entre la ‘aqidah que los discípulos 
de Sayyidina Isa han aprendido directamente del Maestro y la que 
ahora predica Pablo, en la que introduce elementos contrarios al 
Mensaje Divino. En el siguiente texto vamos a ver más claramente 
cuáles son: 

 

Salieron Jesús y sus discípulos por las aldeas de Cesárea 
de Filipo. Y en el camino preguntó a sus discípulos, 
diciéndoles: ¿Quién dicen los hombres que soy yo? Ellos 
respondieron: Unos, Juan, el Bautista; otros, Elías; y otros, 
alguno de los profetas. Entonces él les dijo: Y vosotros, ¿quién 
decís que soy? Respondiendo Pedro, le dijo: Tú eres el Cristo 
(el Mesías). Pero él les mandó que no dijesen esto de él a 
ninguno. 

                              Marcos 8:27-30 
 

Aconteció que mientras Jesús oraba aparte, estaban con 
él los discípulos; y les preguntó, diciendo: ¿Quién dice la 
gente que soy yo? Ellos respondieron: Unos, Juan, el Bautista; 
otros, Elías; y otros que algún profeta de los antiguos ha 
resucitado. Él les dijo: Y vosotros, ¿quién decís que soy? 
Entonces respondiendo Pedro, dijo: El Cristo (el Mesías) de 
Dios. Pero él les mando que no dijesen esto encargándoselo 
rigurosamente. 

 
                       Lucas 9:18-21 

Viniendo Jesús a la región de Cesárea de Filipo, preguntó a 
sus discípulos, diciendo: ¿Quién dicen los hombres que es el 
Hijo del Hombre? Ellos dijeron: Unos, Juan, el Bautista; otros, 
Elías; y otros Jeremías, o alguno de los profetas. Él les dijo: Y 
vosotros, ¿quién decís que soy yo? Respondiendo Simón 
Pedro, dijo: Tú eres el Cristo (el Mesías), el Hijo del Dios 
viviente. Entonces le respondió Jesús: Bienaventurado eres, 
Simón, hijo de Jonás, porque no te lo reveló carne ni sangre, 



123 
 

sino mi Padre que está en los cielos. Y yo también te digo que 
tú eres Pedro, y sobre esta roca edificaré mi iglesia; y las 
puertas del Hades no prevalecerán contra ella. Y a ti te daré 
las llaves del reino de los cielos; y todo lo que atares en la 
tierra será atado en los cielos, y todo lo que desatares en la 
tierra será desatado en los cielos. Entonces mandó a sus 
discípulos que a nadie dijesen que él era Jesús el Cristo. 

     Mateo 16:13-19 
 

Si leemos cuidadosamente estas tres citas, veremos que 
corresponden a un mismo suceso y que su semejanza sólo puede 
deberse a que son copias del texto original sobre el que se ha 
montado gran parte del Nuevo Testamento. 

 

Los investigadores están acercándose cada vez más a la 
comprensión de cómo y cuándo se escribieron los evangelios. 
Se acepta que los nombres Marcos, Mateo, Lucas y Juan son 
atribuciones tardías; los autores reales son desconocidos. 
Ahora hay acuerdo casi unánime que Marcos escribió primero 
y que fue reformado por "Mateo" y "Lucas", agregando éstos 
material adicional.  

      Earl Doherty, Buscando la Verdad: El rompecabezas de Jesús  

 

Isa pregunta a sus discípulos quién dice la gente que es él; y la 
respuesta es siempre la misma: un profeta de los que quedaban 
por venir, o uno de los antiguos que hubiera resucitado. Bajo 
ningún concepto podía pensar nadie que se tratase del hijo de Dios 
ni que el Creador del Universo pudiera tener hijos. A continuación, 
Isa les pregunta quién dicen ellos que es él, a lo que Pedro 
contesta en los tres textos que es el Cristo (término griego para 
Mesías, Mesiah en árabe, y que significa el “ungido”) -un hombre, 
pues, un profeta. Sin embargo, en la crónica de Mateo se añade: 
"Tú eres el Cristo, el Hijo del Dios Viviente". Pero -el Hijo del Dios 
Viviente- no puede ser del texto original ya que la crónica base es 
la de Marcos, en la que no se menciona “ese detalle” ni tampoco 
en la de Lucas. De haber pertenecido al texto original, todos ellos 
lo habrían mencionado puesto que no se trata de un dato 



124 
 

marginal, aleatorio. El pasaje en cuestión está construido sobre 
una pregunta fundamental: “¿Quién decís vosotros que soy yo?” y 
una respuesta decisiva de la que va a depender la comprensión 
religiosa del cristianismo. Esa respuesta es: “El Mesías”. Si la 
respuesta hubiese sido: “El Mesías, el Hijo del Dios Viviente”, ni 
Marcos ni Lucas la habrían omitido. En ningún otro texto se 
menciona este hecho de forma clara; bien al contrario, en todos 
ellos se refuerza la idea de la Unicidad de Allah y de Isa como 
Profeta. 

 

Jesús le respondió: El primer mandamiento de todos es: 
Oye, Israil; el Señor nuestro Dios, el Señor uno es. Y amarás al 
Señor tu Dios con todo tu corazón, y con toda tu alma, y con 
toda tu mente, y con todas tus fuerzas. Este es el principal 
mandamiento. Y el segundo es semejante: Amarás a tu 
prójimo como a ti mismo. No hay otro mandamiento mayor 
que éstos. Entonces el escriba le dijo: Bien, Maestro, verdad 
has dicho, que uno es Dios, y no hay otro fuera de él. 

  Marcos 12:29-32 
 

En el siguiente texto de la crónica de Marcos, Isa rehúsa ser 
alabado, y mucho menos deificado, dejando claro que las 
alabanzas pertenecen sólo a Allah: 

 

Al salir él para seguir su camino, vino uno corriendo, e 
hincando la rodilla delante de él, le preguntó: Maestro bueno, 
¿qué haré para heredar la vida eterna? Jesús le dijo: ¿Por qué 
me llamas bueno? Ninguno hay bueno, sino sólo uno, Dios. 

                          Marcos 10:17 
 

De forma general, la Unicidad de Allah está presente a lo largo 
de todo el Nuevo Testamento: 

 

Y cambiaron la gloria del Dios incorruptible en semejanza 
de imagen de hombre corruptible, de aves, de cuadrúpedos y 
de reptiles. Por lo cual también Dios les entregó a la 
inmundicia, en las concupiscencias de sus corazones, de 
modo que deshonraron entre sí sus propios cuerpos, ya que 



125 
 

cambiaron la verdad de Dios por la mentira, honrando y 
dando culto a las criaturas antes que al Creador, el cual es 
Bendito por los siglos. Amén. 

             Romanos 1:23-25 
 

Vemos en este texto la incompatibilidad de asociar nada ni 
nadie con Allah. Cuando decimos “Dios incorruptible” o “Dios les 
entregó…” ¿a quién nos estamos refiriendo? ¿Quién entrega; 
quién da las órdenes? En el texto que citamos a continuación la 
afirmación de la Unicidad de Allah es rotunda: 

 

Acerca, pues, de las viandas que se sacrifican a los ídolos, 
sabemos que un ídolo nada es en el mundo, y que no hay más 
que un Dios. Pues aunque haya algunos que se llamen dioses, 
sea en el cielo, o en la tierra (como hay muchos dioses y 
muchos señores) para nosotros, sin embargo, sólo hay un 
Dios, el Padre, del cual proceden todas las cosas, y nosotros 
somos para él. 

          1 Corintios 8:4-6 
 

Analicemos ahora los versículos en los que supuestamente 
Pedro declara la deidad de Isa y es enaltecido por él, 
conjuntamente con los tres siguientes en los que Isa maldice a 
Pedro: 

 

Viniendo Jesús a la región de Cesárea de Filipo, preguntó a 
sus discípulos, diciendo: ¿Quién dicen los hombres que es el 
Hijo del Hombre? Ellos dijeron: Unos, Juan, el Bautista; otros, 
Elías; y otros Jeremías, o alguno de los profetas. Él les dijo: Y 
vosotros, ¿quién decís que soy yo? Respondiendo Simón 
Pedro, dijo: Tú eres el Cristo (el Mesías), el Hijo del Dios 
viviente. Entonces le respondió Jesús: Bienaventurado eres, 
Simón, hijo de Jonás, porque no te lo reveló carne ni sangre, 
sino mi Padre que está en los cielos. Y yo también te digo que 
tú eres Pedro, y sobre esta roca edificaré mi iglesia; y las 
puertas del Hades no prevalecerán contra ella. Y a ti te daré 
las llaves del reino de los cielos; y todo lo que atares en la 
tierra será atado en los cielos, y todo lo que desatares en la 



126 
 

tierra será desatado en los cielos. Entonces mandó a sus 
discípulos que a nadie dijesen que él era Jesús el Cristo. 

Mateo 16:13-19 
 

Desde entonces comenzó Jesús a declarar a sus discípulos 
que le era necesario ir a Jerusalén y padecer mucho de los 
ancianos, de los principales sacerdotes y de los escribas; y ser 
muerto, y resucitar el tercer día. Entonces Pedro, tomándolo 
aparte, comenzó a reconvenirle, diciendo: Señor, ten 
compasión de ti; en ninguna manera esto te acontezca. Pero 
él, volviéndose, dijo a Pedro: ¡Quítate de delante de mí, 
Satanás! Me eres tropiezo porque no pones la mira en las 
cosas de Dios, sino en las de los hombres. 

Mateo 16:21-23 
 

Un texto realmente inexplicable y fuera del hilo conductor de 
la historia. Repasemos bien la escena: Este discípulo, Pedro, quien 
acaba de declarar que Isa es hijo de Dios, le recrimina, le pide que 
rectifique; lo lleva aparte y le dice: “¡Pero qué estás diciendo!” Un 
hombre, un simple humano, se atreve a dar lecciones al hijo de 
Dios, a Dios mismo. Por su parte, Isa, quien acaba de otorgar a 
Pedro los más altos honores con los que honrar a un hombre (“y 
todo lo que atares en la tierra será atado en los cielos, y todo lo 
que desatares en la tierra será desatado en los cielos”) le llama 
shaytan, satanás -el peor calificativo que se puede dar a un 
creyente. ¡Qué diálogo tan extraño! Algo no termina de encajar en 
esta escena. Pero ya hemos visto que en el texto de Mateo había 
una interpolación, precisamente la que afirma por boca de Pedro 
que Isa es el hijo del Dios viviente. En realidad, el añadido no sólo 
es el texto, sino también la persona que lo dice. El escenario real 
tuvo que ser muy diferente. 

 Imaginemos por un momento que los dos personajes no 
hubieran sido Pedro e Isa, sino Pedro y Pablo. Reconstruyamos la 
escena. Pablo está diciendo a la gente que Isa es el hijo de Dios y 
que su muerte en la cruz y posterior resurrección al tercer día ha 
servido para redimir al hombre que crea en ello y salvarle del 
fuego eterno. Esa era la misión que los principales sacerdotes 



127 
 

habían encargado a Pablo -anunciar la deidad de Isa y abrogar la 
Ley divina; y desde que entra en Damasco no hace sino predicar 
este nuevo credo: 

 

Y habiendo tomado alimento, recobró fuerzas. Y estuvo 
Saulo por algunos días con los discípulos que estaban en 
Damasco. En seguida predicaba a Cristo en las sinagogas, 
diciendo que éste era el hijo de Dios. Y todos los que le oían 
estaban atónitos… 

Hechos 9:19-21 

 

Parecía como si esa noticia fuese nueva, algo que nunca antes 
habían escuchado de boca de los otros discípulos de Isa. Y así era 
en efecto, pues se trataba de la nueva doctrina que traía Pablo 
para desplazar con ella a la de los discípulos más próximos al 
Maestro y establecerla como el “verdadero evangelio”.  No es un 
dato a pasar por alto el que las epístolas de Pablo ocupen nada 
menos que el 47% de todo el Nuevo Testamento, un buen 
porcentaje para alguien que ni siquiera conoció personalmente al 
Profeta Isa.  

Al oírle, Pedro le llama aparte y le recrimina por lo que está 
diciendo, por aquellas aseveraciones tan contrarias a la ‘aqidah 
que ha escuchado de los mismísimos labios del Maestro -ni éste 
era hijo de Dios ni había muerto crucificado ni había resucitado al 
tercer día; de la misma forma que la Ley no puede abrogarse, sino 
cumplirse, acompañándola de buenas obras. Pablo se da cuenta de 
que la gente les está escuchando y es entonces cuando arremete 
contra Pedro para dejarle en evidencia ante los demás, llamándole 
shaytan -satanás- y acusándole de buscar la vida de este mundo 
más que la Vida del Más Allá. 

En la epístola de Pablo a los Gálatas vemos que esta disputa va 
a continuar hasta la escisión de la comunidad de seguidores de Isa 
en dos grupos: los paulistas -los seguidores de la ‘aqidah de Pablo, 
basada en la deificación de Isa y en la sustitución de la Ley divina 
por la fe; y los seguidores de la ‘aqidah de Isa, transmitida y 
defendida por sus principales discípulos -Pedro, Bernabé y otros. 



128 
 

Este dilema lo resolverá Constantino al dar poder absoluto a la 
Iglesia católica -paulista- y al perseguir a muerte a los arrianos, a 
los donatistas y a otros grupos que negaban la deidad de Isa y la 
Trinidad. 

En esta epístola Pablo arremete contra Pedro de forma 
virulenta, acusándole de hipócrita y de no actuar conforme a la 
verdad del “evangelio”. De nuevo, contrasta este maltrato con el 
alto grado al que el propio Isa le había elevado. ¿Quién es este 
Pablo que sin haber siquiera conocido al Maestro se atreve a 
recriminar y a declarar “públicamente” que aquel a quien Isa le ha 
dado las llaves del cielo está actuando en contra de su “palabra”? 

 

Pero cuando Pedro vino a Antioquia, le resistí cara a cara, 
porque era de condenar. Pues antes que viniesen algunos de 
parte de Jacobo, comía con los gentiles; pero después que 
vinieron, se retraía y se apartaba, porque tenía miedo de los 
de la circuncisión. Y en su simulación participaban también 
los otros judíos, de tal manera que aun Bernabé fue también 
arrastrado por ellos a aquella hipocresía. Pero cuando vi que 
no andaban rectamente conforme a la verdad del evangelio, 
dije a Pedro delante de todos: Si tú, siendo judío, vives como 
los gentiles, y no como judío, ¿cómo es que obligas a los 
gentiles a judaizar? 

 Epístola de Pablo a los Gálatas 2:11-14 
 

Mas Pedro nada tiene que ocultar ni de nadie tiene que 
esconderse. Ha sido uno de los más próximos a Isa y conoce 
perfectamente el espíritu y la letra del mensaje del Mesías. 

 

Y empezó Pedro a explicárselo punto por punto, diciendo: 
“Yo estaba orando en la ciudad de Jopa, cuando vi en éxtasis 
una visión: un recipiente como un mantel grande que 
descendía, bajado del cielo por sus cuatro puntas, y que 
llegaba hasta mí. Yo lo miraba con la vista fija en él, y vi 
cuadrúpedos de la tierra, bestias, reptiles y aves del cielo. Oí 
asimismo una voz que me decía: "Anda, Pedro, mata y come." 
Pero yo dije: "De ninguna manera, Señor; jamás cosa profana 
o impura entró en mi boca." Y me respondió de nuevo la voz 



129 
 

del cielo: "Lo que Dios ha declarado puro, tú no lo llames 
profano." Esto se repitió hasta tres veces, y de nuevo fue 
retirado todo al cielo. Al instante se presentaron en la casa 
donde estábamos tres hombres enviados desde Cesarea en 
busca de mí. Y el Espíritu me dijo que fuera con ellos sin 
dudar en modo alguno. Vinieron también conmigo estos seis 
hermanos y entramos en la casa de aquel hombre. Él nos 
contó cómo había visto en su casa al ángel que se le presentó 
y le dijo: "Envía a Jopa a buscar a Simón, por sobrenombre 
Pedro; él te dirá palabras en virtud de las cuales serás salvo tú 
y toda tu casa." Y en comenzando yo a hablar, descendió el 
Espíritu Santo sobre ellos, como al principio sobre nosotros. Y 
recordé la palabra del Señor cuando decía: "Juan bautizó con 
agua, pero vosotros seréis bautizados en Espíritu Santo." Si, 
pues, Dios les otorgó el mismo don que a nosotros cuando 
creímos en el Señor Jesucristo, ¿quién era yo para poder 
impedírselo a Dios?” Al oír esto, se tranquilizaron y 
glorificaron a Dios diciendo: “Según esto, Dios ha dado 
también a los gentiles la conversión que conduce a la vida.” 

    Hechos de los Apóstoles 11:4-18 
 

Es cierto que el mensaje que trae Isa no va dirigido a la 
humanidad de forma indiscriminada, sino, antes bien, a “las ovejas 
descarriadas de los Banu Israil”, a los corruptos sacerdotes, a los 
escribas y fariseos, al pueblo que, engañado por los falsos 
maestros, ha seguido sus mismos extravíos.  

El último mensaje, el que sí irá dirigido a toda la humanidad 
hasta el Día del Levantamiento, aún no ha llegado. Es el mensaje 
que brotará de la otra rama del tronco santo de Ibrahim, la rama 
ismaelita, y que será transmitido por Muhammad (s.a.s). Pedro, 
consciente de esta realidad, no habla a los gentiles, pero tampoco 
los rehúye o los desprecia. Es un creyente, alguien que se ha 
sometido a la voluntad de Allah: "Si, pues, Dios les otorgó el mismo 
don que a nosotros cuando creímos en el Señor Jesucristo, ¿quién 
era yo para poder impedírselo a Dios?” De la misma manera actuó 
Isa con la samaritana: 

 



130 
 

El respondiendo, dijo: No soy enviado, sino a las ovejas 
perdidas de la casa de Israil. Entonces ella vino y se postró 
ante él, diciendo: ¡Señor, socórreme! Respondiendo él, dijo: 
No está bien tomar el pan de los hijos, y echarlo a los 
perrillos. Y ella dijo; Sí, Señor; pero aun los perrillos comen de 
las migajas que caen de la mesa de sus amos. Entonces 
respondiendo Isa, dijo: Oh, mujer, grande es tu fe; hágase 
contigo como quieres. Y su hija fue sanada desde aquella 
hora. 

Mateo 15:24-28 
 

Esta actitud contrasta con la de Pablo, que es enteramente 
política. Por un lado, trata con ella de ganar adeptos en vez de 
transmitir el Mensaje Divino sin ningún tipo de concesiones; por 
otro, presenta la nueva ‘aqidah como el final del proceso profético 
-ya no habrá más enviados ni libros ni revelaciones. El hijo de Dios 
ha descendido sobre la tierra y nos ha redimido con su pasión y 
muerte; por lo tanto, el mensaje de Isa es el último y debe ser 
llevado a toda la humanidad; y ésta será la ‘aqidah con la que 
Constantino cristianice a todo el Imperio Romano. 

 

Por lo cual, siendo libre de todos, me he hecho siervo de 
todos para ganar a mayor número. Me he hecho a los judíos 
como judío, para ganar a los judíos; a los que están sujetos a 
la ley (aunque yo no esté sujeto a la ley) como sujeto a la ley, 
para ganar a los que están sujetos a la ley; a los que están sin 
ley, como si yo estuviera sin ley (no estando yo sin ley de 
Dios, sino bajo la ley de Cristo), para ganar a los que están sin 
ley. 

1 Corintios 9:19-21 
 

Ya hemos dicho que el otro cambio doctrinal de la nueva 
‘aqidah que trae Pablo a los seguidores de Sayyidina Isa es la 
salvación por la fe, quedando de esta forma abrogada la Ley. 

 
Nosotros, judíos de nacimiento, y no pecadores de entre 

los gentiles, sabiendo que el hombre no es justificado por las 
obras de la Ley, sino por la fe de Isa, nosotros también hemos 



131 
 

creído en Isa, para ser justificados por la fe del Mesías y no 
por las obras de la Ley, por cuanto por las obras de la Ley 
nadie será justificado. 

Gálatas 2:15-16 
 

Lo cual iba en contra de la propia enseñanza de Sayyidina Isa: 
 

No penséis que he venido para abrogar la Ley o los 
profetas; no he venido para abrogar, sino para cumplir. 
Porque de cierto os digo que hasta que pasen el cielo y la 
tierra, ni una jota ni una tilde pasará de la Ley, hasta que todo 
se haya cumplido. 

Mateo 5:17-18 
 

En estos dos versículos, Isa desmiente la ‘aqidah de Pablo: 
Nadie puede abrogar la Ley, la cual permanecerá vigente hasta el 
Último Día -hasta que pasen el cielo y la tierra. Isa no es el sello de 
la Profecía, sino su anunciador, y así lo manifiesta Yahia (Juan el 
Bautista)  al ser interrogado por un grupo de fariseos: 

 

Este es el testimonio de Yahia cuando los judíos enviaron 
de Jerusalén sacerdotes y levitas para que le preguntasen: 
¿Tú quién eres? Confeso y no segó, sino que confesó: Yo no 
soy el Cristo (Mesías en griego). Y les preguntaron: ¿Qué 
pues? ¿Eres tú Elías? Dijo: No soy. ¿Eres tú el Profeta? Y 
respondió: No. 

Juan 1:19-21 
 

Los que interrogan a Yahia no son judíos iletrados, sino 
sacerdotes y levitas, conocedores de la Ley y de la profecía. Yahia 
les tiene intrigado, pues no aparece en sus libros, y el Sanedrín 
decide enviar a un grupo de sabios para que le interroguen y 
averigüen si es él el Mesías; por lo tanto, está claro que esperaban 
su llegada. Sin embargo, no acaba aquí el interrogatorio, pues los 
judíos esperaban también al “Profeta”, y del versículo que hemos 
citado se desprende claramente que el Mesías era alguien distinto 
del Profeta. En efecto, Isa era el Mesías y Muhammad (s.a.s) el 
Profeta.  



132 
 

Ese fue el gran trabajo de Pablo, su misión, su encomienda -
separar el judaísmo del Mensaje que había traído Isa y que, de 
prosperar, daría al traste con la casta sacerdotal judía. Pablo 
derriba los dos pilares básicos de la Revelación: el monoteísmo y la 
Ley. Ahora Dios tenía un hijo y la fe en este hecho -totalmente 
absurdo e inaceptable- bastaba para salvarnos. Pablo había 
colocado una bomba de relojería programada para explotar en 
algún momento de un futuro impredecible para él, pero cuyo 
efecto diabólico sería el de desmantelar el cristianismo y 
desacreditar el Islam. Al caer los católicos -y más tarde los 
protestantes- en la trampa de la Trinidad y de la fe sin ley, se 
estaban condenando a un futuro ostracismo y a la repulsa de la 
humanidad. Los judíos mantienen el monoteísmo y la Ley basados 
en un Libro Revelado, la Torá. Y lo mismo sucede con los 
musulmanes, quienes proclaman el tawhid (la Unicidad absoluta 
de Allah) y la necesidad de seguir los preceptos contenidos en la 
shari’ah (Ley divina), basado todo ello en su Libro Revelado, el 
Qur’an. Los cristianos, en cambio, tienen ahora frente a sí la 
imposible tarea de rectificar el absurdo de la Trinidad y paliar su 
orfandad legislativa. Hay una clara división teológica y legal entre 
el judaísmo -que se “mantiene fiel” a los Profetas, a la Ley divina y 
al mensaje de la Unicidad del Altísimo- y el cristianismo, que ha 
deificado a un Profeta, a un Enviado, y ha eliminado la Ley divina. 

De esta forma, podemos decir que uno de sus enemigos 
potenciales quedaba fuera de combate. Habían ganado una 
batalla, es cierto, pero no la guerra, pues el Islam no sólo 
desmentía la Trinidad y la crucifixión de Isa (a.s), sino que además 
denunciaba la falsificación que había sufrido el Libro Revelado a 
Musa (a.s), la Torá, a manos de los escribas judíos; unificaba toda 
la genealogía profética desde Adam hasta Muhammad (s.a.s), y 
daba respuesta a la tan esperada venida del Mesías -Isa, y del 
Profeta -Muhammad, anunciada repetidamente en los rollos y 
pergaminos que manejaban los fariseos. De esta forma se cerraba 
el círculo, quedando fuera el judaísmo y el cristianismo como 



133 
 

religiones fabricadas por el hombre y, dentro, el Islam como la 
forma universal de adoración.  

El Profeta Musa (a.s) no menciona en la Torá la palabra 
“judaísmo” ni los Profetas se refieren a este término en el Antiguo 
Testamento; de la misma forma que la palabra “cristianismo” no 
aparece en ningún lugar del Nuevo Testamento. Ningún enviado 
dijo nunca -¡Sed judíos o sed cristianos! Ni consta en ninguno de 
Sus Libros Revelados que el Todopoderoso lo hubiera dicho. Sin 
embargo, el último cántico sí va a tener un nombre -Islam- con el 
que delimitar la forma de adoración aceptada por el Altísimo, y 
abrogar todas las demás. 

 

Es Él Quien mandó a Su enviado con la guía y el Dīn verdadero 
para hacerlo prevalecer sobre todos los demás;  

y Allah basta como Testigo. 
Qur’an 48:28 

 

Y quien busque un Dīn otro que Islam, no le será aceptado, y en 
la Última Vida será de los perdedores. 

Qur’an 3:85 
 

No obstante, la lucha por conseguir que el mundo entero 
abrace el laicismo como sistema político y social, y el ateísmo 
masónico como la nueva religión para la humanidad continua y 
continuará hasta el Último Día. La mayoría de los hombres estarán 
apostados en su trinchera, frente a la cual se abrirá la de los 
creyentes; la de los que mantienen el Pacto con Allah el Altísimo. 
Los asaltantes enarbolarán la bandera del hombre como única 
entidad superior, por encima de la cual no habrá más cielo que el 
de su razón ni más paraíso que el de sus deseos. 

 
 
6. JOSEFO AÑADE MÁS LEÑA A LA HOGUERA DE LA FALSIFICACIÓN HISTÓRICA 
 

Los cimientos del edificio laico iban robusteciéndose, pero los 
judíos querían un templo indestructible. Había, pues, que seguir 
levantando pilares hasta construir una estructura capaz de 



134 
 

soportar los vientos más huracanados. Y eso hicieron con la ayuda 
del judío romanizado, Flavio Josefo, quien presentó un texto 
llegado -según su versión de los hechos- de la antigüedad egipcia. 
Veamos cómo se confeccionó la artificiosamente afamada Historia 
de Egipto de Manetón. El libro se consideró durante siglos como 
una certera interpretación de la antigüedad, provisto de una clara 
y definitiva cronología perfectamente afinada con la bíblica. Las 
perspectivas no podían ser más halagüeñas. Sin embargo, cuando 
analizamos los estudios sobre la obra, aparece el desencanto junto 
con la sospecha de estar ante un trabajo inútil y tendencioso. En 
primer lugar, porque del autor de la obra mencionada no tenemos 
sino unos exiguos y ambiguos datos biográficos, de los que ni 
siquiera podemos deducir su realidad histórica. Incluso su nombre 
resulta controvertido, sin poder llegar a un acuerdo en cuanto a su 
significado, resultando, en algunos casos, las opiniones de los 
“expertos” realmente dispares. Para algunos, podría significar 
"Verdad de Tot". W.G. Waddell, en cambio, se inclina por "Don de 
Tot", "Amado de Tot" o "Amado de Neit". Cuando llegamos a 
Cerny la disparidad se acentúa aún más ya que al hacerlo derivar 
del copto, le da el significado de "mozo de cuadra". Tampoco 
podemos estar seguros de si Manetón es un nombre propio o hace 
referencia a un cargo sacerdotal. Por su parte, Plutarco, en su libro 
Isis y Osiris, menciona el hecho de que Suidas considerase que 
Manetón no era el nombre de un solo autor sino de dos diferentes, 
adscritos a dos ciudades distintas. 

De esta forma, los primeros datos que nos llegan parecen 
indicar que Manetón pudo haber sido el nombre de un individuo, 
un título, o un aglutinador de varios nombres correspondientes a 
personas diferentes. La falta de una mínima información biográfica 
fiable descalifica el texto como material histórico verificador. 
Tampoco la pretendida pertenencia de Manetón al clero egipcio 
parece probada, ya que su propia identidad como alguien que vivió 
en un lugar y en un tiempo determinados, y que ejerció una 
función específica y conocida, resulta indemostrable. 



135 
 

Por otro lado, la mayor parte de sus obras nos han llegado de 
forma fragmentaria, y presentan serias dudas de que fuera 
Manetón el autor de las mismas. 

 

El Libro de Sozis es una lista de 86 monarcas que Sincelo 
atribuyó a Manetón. No obstante, se dan en esta obra 
algunas circunstancias que nos hacen poner en duda que 
fuera escrita realmente por él. Los Apotelesmatika se 
atribuyeron frecuentemente en la Antigüedad a Manetón. Los 
Libros I y V aparecen con dedicatorias al rey Ptolomeo 
aunque no resulta claro si se pueden atribuir a Manetón –
como lo plantea W. Scout en su Hermetica. Eruditos como W. 
Kroll y Köchly señalan incluso diferencias cronológicas a la 
hora de datar el libro que van desde el 120 a. C. hasta el siglo 
IV d. C. en algunos de los fragmentos. Aún mayor dificultad 
nos plantean las obras restantes.  

César Vidal Manzanares, Introducción a la Historia de Egipto de Manetón.  
El libro de bolsillo, Alianza Editorial. 

 

No obstante, la obra que realmente nos interesa analizar es la 
Historia de Egipto, cuyo texto original no existe. Lo único que 
tenemos a nuestra disposición son fragmentos que nos han llegado 
a través de dos transmisiones diferentes -la primera la constituyen 
las citas del propio Flavio Josefo; y la segunda, las referencias que 
los Padres hacen a Manetón, si bien éstas no provendrían de la 
obra misma de Manetón, sino de otras, a las que no se menciona. 
En todo caso, la finalidad del montaje Josefo-patrística era la de 
hacer coincidir los relatos bíblicos con la cronología de antiguas 
civilizaciones como la egipcia. 

Empezamos a comprender la importancia oblicua de esta 
obra. De forma elíptica se nos está diciendo que tal prodigio de la 
literatura egipcia, en realidad, nunca existió. Si escudriñamos 
convenientemente la vida de Josefo, entenderemos la maniobra 
que llevó a cabo para apuntalar el prestigio de la cultura judía 
frente a la griega, y confirmar la "verdad histórica" del éxodo judío.  

Josefo nació alrededor del año 37 d.C. en el seno de una 
familia sacerdotal de Judea ligada a la monarquía de los Asmoneos 

http://es.wikipedia.org/wiki/Judea
http://es.wikipedia.org/wiki/Asmoneos


136 
 

o Hasmoneos, denominación adoptada por Flavio Josefo para 
designar la dinastía judía de los Macabeos, desde Simón (143-135 
a.C.) hasta Antígono (40-37 d.C.), tomándola de Hasmon, un 
antepasado de la misma. La principal fuente para acercarnos a los 
Asmoneos es Flavio Josefo, pues los dos libros del Antiguo 
Testamento sobre los Macabeos sólo abarcan desde Seleuco IV 
(187 a.C.) hasta el asesinato de Simón Macabeo (134 a.C.) De esta 
forma, Flavio Josefo se erigió en uno de los grandes artífices de la 
historia antigua, haciéndola coincidir, geográfica y 
cronológicamente, con sus intereses de judío resentido. 

En el año 64 se trasladó a Roma para conseguir de Nerón la 
liberación de algunos sacerdotes judíos, amigos suyos, capturados 
durante las revueltas judías contra los romanos, causa por la que 
será procesado y encarcelado, siendo liberado al poco tiempo 
gracias al “apoyo” de Sabina Popea, esposa del emperador. 

Tras su vuelta a Jerusalén, en el año 66, estalla la Gran 
Revuelta judía y es nombrado por el Sanedrín de Jerusalén 
comandante en jefe de Galilea, con la misión de organizar y dirigir 
su defensa. Capitula en el verano del año 67 tras seis semanas de 
haber defendido la casi inexpugnable fortaleza de Jotapata. La 
mayoría de sus compatriotas fueron asesinados. Josefo será 
capturado y llevado ante la presencia del por entonces general 
Vespasiano, ante quien hará gala de su gran formación y le 
vaticinará que pronto será nombrado emperador. Al cumplirse su 
predicción es liberado en el año 69, pasándose a llamar Flavio 
Josefo. En ese mismo año se unió al séquito de Tito, hijo de 
Vespasiano, en su marcha hacia Judea, siendo testigo ocular de la 
destrucción de Jerusalén y del Segundo Templo, y participando 
como mediador entre ambas partes. Preferimos no imaginarnos en 
qué consistió la mediación de Josefo; en todo caso, no debió de ser 
muy favorable a sus compatriotas judíos, pues en el año 71 viaja a 
Roma y por orden del emperador se le otorga una pensión vitalicia, 
la ciudadanía romana bajo el nombre de Tito Flavio y la casa que 
fuera otrora residencia del mismísimo Vespasiano. Josefo se ha 
movido entre dos aguas -luchando contra los romanos y 

http://es.wikipedia.org/wiki/64
http://es.wikipedia.org/wiki/Roma
http://es.wikipedia.org/wiki/Ner%C3%B3n
http://es.wikipedia.org/wiki/Sabina_Popea
http://es.wikipedia.org/wiki/Jerusal%C3%A9n
http://es.wikipedia.org/wiki/66
http://es.wikipedia.org/wiki/Primera_Guerra_Romano-Jud%C3%ADa
http://es.wikipedia.org/wiki/Primera_Guerra_Romano-Jud%C3%ADa
http://es.wikipedia.org/wiki/Sanedr%C3%ADn
http://es.wikipedia.org/wiki/Galilea
http://es.wikipedia.org/wiki/67
http://es.wikipedia.org/w/index.php?title=Jotapata&action=edit&redlink=1
http://es.wikipedia.org/wiki/Vespasiano
http://es.wikipedia.org/wiki/Tito
http://es.wikipedia.org/wiki/Segundo_templo
http://es.wikipedia.org/wiki/71


137 
 

sirviéndoles. Si esa simpatía fue sincera o movida por intereses de 
salvaguardia, lo cierto es que al final de su vida sufre el desengaño 
de la gran Roma y decide escribir una historia de Egipto en lengua 
griega que demuestre la longevidad del pueblo de Israil y lo bien 
fundado de sus tradiciones religiosas. 

¿Existió verdaderamente Manetón? Si existió, no fue, desde 
luego, el autor de Historia de Egipto tal y como nos ha llegado, 
fragmentada, de la mano de Josefo. Quizás hubo un texto base -y 
muy probablemente no en griego- que el historiador judío utilizó 
para su trabajo apologético, modificando el texto original o 
creándolo él mismo para demostrar la supremacía racial, histórica 
y cultural-religiosa de los israelitas.  

 

Cómo llegó Josefo a valerse del texto de Manetón y en 
qué medida es fiel al citar al mismo es algo cuya respuesta 
está inevitablemente sujeta a la conjetura. Aparte de la 
equivocada interpretación histórica, Josefo no utilizó a Mane-
tón de una manera uniforme. Aunque entramos en un 
terreno discutible, creemos que el uso pudo acercarse 
bastante a lo que exponemos a continuación: 

-Los párrafos 75-82, 94-102a y 237-249 son citas 
fundamentalmente literales de Manetón. 

-Los párrafos 84-90, 232-249 y 251  pudieran ser citas 
libres de Manetón. 

-Los párrafos 254-261, 267-269, 271-274, 276-277 y, 
posiblemente, 102b-103 indican controversia, por lo que es 
dudoso su valor real. Es probable que Josefo los deformara 
para que sirvieran a sus propósitos. 

-Los párrafos 83, 91 y 250 quizá fueron adiciones al 
Manetón auténtico. 

Josefo no confiaba en Manetón como historiador sino en 
la medida en que pudiera justificar sus interpretaciones 
apriorísticas de la historia de Israil; en tanto no se diera tal 
circunstancia, estaba preparado para tergiversarlo o incluso 
para denigrarlo como fuente histórica poco fiable. Por 
desgracia, Josefo fue antes ideólogo tendencioso que 
historiador y nos privó de todo el testimonio manetoniano, 



138 
 

sustituyéndolo por unos apaños del texto insostenibles y que, 
para nosotros, revisten mucho menos interés. 

César Vidal Manzanares, Introducción a la Historia de Egipto de Manetón.  
 

La historia, sin embargo, no termina aquí; tampoco sus 
consecuencias. Eliminando la fuente primera -si es que alguna vez 
la hubo- Josefo pasa su visión -apoyada en un Manetón inventado 
o manipulado- al cristianismo, que enseguida la acepta necesitado 
como estaba de identificar su origen con el judío, con la Torá y sus 
Profetas. Esos Padres “historiadores" se encargarán de corromper 
lo poco que Josefo había dejado intacto, añadiendo y cambiando 
todo aquello que sirviese para lograr un nuevo texto a su favor. 

La patrística -la segunda fuente a través de la cual nos ha 
llegado la obra de Manetón- tomó como tarea el adulterar un 
texto que ya estaba adulterado. Eusebio elaboró en su Crónica una 
serie de cuadros sincrónicos cuya finalidad consistía en probar que 
la religión judía era la más antigua del mundo y, a través de ella, 
como su legítima sucesora, lo era la cristiana. Prescindiendo de su 
valor en relación a la obra de Manetón, lo cierto es que en el curso 
de la Edad Media la Crónica se convirtió en elemento base para la 
historiografía de la época. Se puede decir, sin exagerar, que 
constituyó un auténtico pilar de la investigación histórica durante 
siglos. De esta forma, los judíos y sus escribas cristianos han ido 
construyendo la historia sobre textos manipulados de procedencia 
incierta. Los ventrílocuos judíos hablaban y sus muñecos paulistas 
gesticulaban. 

Por su parte, Jorge el Monje, también denominado Sincelo, 
escribió una historia del mundo titulada Eklogué Cronografías, que 
se extendía desde Adam a Diocleciano. Con esta obra trataba de 
demostrar que Cristo había nacido en el año 5500 después de la 
Creación del mundo. Utilizó la obra de Manetón al hablar de la 
historia de las 31 dinastías egipcias que iban del Diluvio universal 
hasta Darío. 

 

Parece indiscutible que Jorge utilizó a Eusebio, ya que el 
texto griego del Padre nos ha llegado en parte citado 



139 
 

precisamente por aquél. Más discutible resulta afirmar que 
Jorge utilizara directamente a Julio Africano y cabe la 
posibilidad de que lo hiciera a través de otra obra, es decir, 
que se trataría de un uso indirecto. Por último, llegó a 
conocer la Crónica Antigua y el Libro de Sozis, considerado, al 
menos el último, como genuinamente manetoniano. En esto 
se equivocaba, puesto que ambas obras son seudo 
manetonianas y desde luego utilizan fuentes distintas de 
Manetón. 

César Vidal Manzanares, Introducción a la Historia de Egipto de Manetón.  
 

De esta forma los judíos volvían a apropiarse de un texto, en 
parte real y en parte inventado, para secuestrar la historia, la 
investigación, la lógica y presentar un bochornoso escenario que 
sólo lograría mantenerse en pie esgrimiendo la amenazadora 
espada de la Iglesia católica. Todo ese cúmulo de anomalías y 
falsificaciones cronológicas y geográficas se convertirá en la base 
“científica” sobre la que se levantará el edificio de la historia.  

Pero gracias a este montaje el pueblo judío lograba erigirse de 
nuevo como el más antiguo de la tierra, portador de la civilización 
y del monoteísmo. El tercer pilar trasladaba a Occidente la 
cosmogonía judía y la plantaba con tal fuerza y destreza que de 
ella florecería la comprensión histórica y la demostración 
inequívoca de que la Biblia era la única fuente fiable y segura para 
datar los acontecimientos históricos y situarlos geográficamente. 

La influencia de los escritos de Flavio Josefo podría abarcar 
muchos más campos que el de la historiografía. Autores como E. 
Schürer o F.C. Burkitt han señalado posibles influencias de la obra 
del historiador judío en el libro de los Hechos del Nuevo 
Testamento. Aunque otros investigadores mantienen ciertas 
reservas al respecto, no parece en absoluto descabellado que 
Josefo haya tenido que ver con la elaboración de textos bíblicos.  

El comentario de Gary William Poole sintetiza de forma clara 
el valor de la obra de Josefo que durante siglos ha servido como 
única fuente sobre la antigüedad -todavía hoy se sigue 
manteniendo su división del antiguo Egipto en 30 dinastías: “Como 



140 
 

historiador, Josefo comparte los errores de la mayoría de los 
escritores antiguos: sus análisis son superficiales; su cronología 
falsa; sus comentarios exagerados; sus discursos apañados. Es 
especialmente tendencioso cuando su reputación está en juego. Su 
estilo griego, cuando es realmente suyo, no merece el epíteto de 
“el Livio griego”, que a menudo se ha asociado a su nombre.” 

 
 
7. El ANTIGUO TESTAMENTO ABSORBE EL INYIL 

 

Los ventrílocuos, saeteados por los aguerridos centinelas de la 
fiṭrah, no logran conciliar el sueño. El primero en sacudirse el 
sopor, alarmado por las voces de guardianes y educadores -voces 
perturbadoras que podrían interferir en el buen ritmo con el que 
se estaba construyendo el gran edificio laico judío- ha cogido al 
muñeco que yacía en el suelo con los ojos abiertos; ha introducido 
la mano en su famélico cuerpecito de trapo y le ha hecho decir con 
voz gangosa: “Uno de los grandes misterios de la historia es la 
desaparición del Inyil.” Todos se miran con gesto inquisitivo; nadie 
conoce el significado de esa palabra; es la primera vez que la oyen. 
El muñeco gira a derecha e izquierda con un rápido movimiento; 
después, mira al ventrílocuo y mueve los labios de arriba abajo: 
“Están confusos.” Levanta los bracitos y grita a la muchedumbre 
con voz infantil: “¡No lo necesitamos!”  

Así es. A los cristianos les parece bien su Nuevo Testamento, 
sus cuatro evangelios escritos por unos cronistas anónimos que en 
ningún momento declaran escribir bajo inspiración divina; muy al 
contrario, afirman hacerlo por propia voluntad e iniciativa. Lucas, o 
quien quiera que sea la persona a la que representa ese nombre, 
dedica el primer capítulo de su crónica a un tal Teófilo: 

 

Puesto que ya muchos han tratado de poner en orden la 
historia de las cosas que entre nosotros han sido ciertísimas, 
tal como nos lo enseñaron los que desde el principio lo vieron 
con sus ojos, y fueron ministros de la palabra, me ha parecido 
también a mí, después de haber investigado con diligencia 



141 
 

todas las cosas desde su origen, escribírtelas por orden, o 
excelentísimo Teófilo, para que conozcas bien la verdad de las 
cosas en las cuales has sido instruido.  

Lucas 1:1-4 
 

El muñeco se lleva las manitas a la cabeza y el ventrílocuo 
exclama: “Según todos los concilios, el tema está sellado -cuatro 
evangelios, cuatro santos, cuatro soplos divinos entrando en sus 
corazones, cuatro ángeles dictándoles palabra por palabra, frase 
por frase.” El muñeco gira la cabeza hasta colocar su mirada frente 
a la del ventrílocuo y dice con inusitada temeridad: “Me ha 
parecido también a mí… Eso es lo que ha dicho Lucas.” Nadie sabe 
qué carta jugar; se miran unos a otros con nerviosismo. El muñeco 
rompe el hielo: “Quizás se trate de una invención de los 
musulmanes. Aparte del Qur’an, en ningún otro sitio se menciona 
este libro. El Mesías no estaba para recibir libros. Además, en 
cuanto que hijo de Dios, ¿qué falta le hacían?” Los ‘ulamah 
musulmanes están de acuerdo con los cristianos: “El asunto está 
zanjado; allá cada cual con su libro. Lo importante es amarnos y 
firmar resoluciones finales tras las clausuras de los congresos 
interreligiosos.” 

A las atalayas de la fortaleza de la fiṭrah no llegan los gritos del 
muñeco ni las reflexiones de los “sabios”. Sabemos que el Inyil le 
fue revelado a Isa y sabemos que está en alguna parte, como 
sabemos que están las primeras hojas, las de Ibrahim y las de 
Musa. Todo ese material con el que fue instruido el hombre yace 
mezclado con textos escritos por las manos mentirosas de los 
escribas judíos; textos eclécticos que siglo tras siglo han ido 
engordando el Antiguo Testamento. 

Es posible que desapareciera en el gran tumulto político-
religioso que siguió a los años posteriores a Isa y que culminó con 
las persecuciones -ya en tiempos de Constantino- de todos los 
grupos "unitarios" que negaban la deidad del Mesías y lo 
proclamaban Profeta. Otra teoría -mucho más plausible- sería la de 
que el texto completo, o parte de él, se fue añadiendo a los libros 
del Antiguo Testamento, mezclándose con ellos, hasta dar con la 



142 
 

actual construcción bíblica -un apaño mucho más reciente de lo 
que se nos ha hecho creer. 

Lo primero que llama nuestra atención cuando abrimos el 
Antiguo Testamento en lengua árabe y vemos la lista de Profetas 
que allí aparecen es la similitud consonantal entre algunos de sus 
nombres; similitud que se pierde cuando los transliteramos a una 
lengua europea. Así, entre Isaías, Oseas y Josué no parece que 
haya semejanza alguna; pero si ahora tomamos su forma árabe o 
siriaca, el resultado que obtendremos será sorprendentemente 
distinto: Isha’ia, Husha’, Iasha’a. En cuanto que lengua 
consonantal, en el árabe como en sus inmediatas derivaciones -
siriaco y fenicio (el arameo y el llamado hebreo son dialectos del 
siriaco)- la verdadera estructura de las palabras viene marcada por 
las consonantes, ya que las vocales se pronuncian pero no se 
escriben y pueden variar dialectalmente de una zona a otra. Si 
ahora extraemos de estas tres palabras las partículas que no 
forman parte intrínseca de su estructura consonantal, veremos 
que se trata, en realidad, del mismo nombre: I(sha’)ia, Hu(sha’), 
Ia(sha’). La partícula “ia” no es parte de la palabra; hace referencia 
a Dios -en la mitología sumeria a la deidad del agua se la denomina 
“ia”- o puede indicar una forma admirativa que acompaña a 
alguno de Sus atributos. El segundo nombre, Husha’, aglutina los 
vocablos "hua" o "huwa" -que significa "él"- y "sha’". El signo -’- 
indica la letra ’ain, cuyo sonido no existe en ninguna lengua 
europea. Si ahora extraemos la vocal que une las dos consonantes, 
obtendremos una misma estructura consonantal -sh’. Por lo tanto, 
tenemos tres nombres, tres profetas que, en realidad, hacen 
referencia a una misma identidad. Esta identidad es Jesús -I’sa, 
cuya estructura consonantal es idéntica a las de Isaías, Oseas y 
Josué. En el paso del árabe al siriaco y al fenicio, el sonido “sh” se 
intercambia en muchos casos por el sonido “s”. Este mismo 
cambio consonantal se ha producido en la lengua española al no 
existir en ésta el sonido “sh”. Por otra parte, si hacemos uso de la 
metátesis -cambio del orden de las consonantes en una misma 
palabra- la letra ‘ain del final pasaría al principio de la palabra: de 



143 
 

Isha(‘)ia derivaría a I(‘)sa; de Isha’ a I’sa. Esta metátesis se 
manifiesta claramente en el nombre que utilizan los cristianos 
orientales para Jesús -Iasu’. Aquí vemos el paso de “sh” a “s” y de 
la letra ‘ain del principio -en I(‘)sa- al final -en Iasu(‘). 

Este fenómeno, este generar identidades diferentes a partir 
de un mismo nombre, es algo que se repite constantemente a lo 
largo de todo el Antiguo Testamento. Lo vemos asimismo en los 
nombres propios que se le dan al Creador: Jehová y Yahvé -
Iahowah (o Yahowah) y Iahweh (o Yahweh) en siriaco 
respectivamente. Ya hemos visto que la partícula “ia” o “ya” nunca 
es de la palabra; significa Dios, o indica admiración, o alabanza. Por 
lo tanto, la estructura consonantal es hwh y hace referencia al 
pronombre personal “Él” –huwa, al que se añade el prefijo "ia" o 
"ya", dando lugar a la palabra "Yahuwah" o “Yahweh”, que 
podríamos traducir por "Oh Él", "Él es", o también "Él, el Dios". La 
utilización del pronombre personal "Él" para dirigirse al Creador es 
muy común también en el Qur'an; en numerosas aleyas aparecen 
los términos "Huwa" -“Él"- o "Huwa-l-ladhi" -"Él es aquel" o 
también "Él es quien". En cuanto al término "Jehová" nos parece 
acertada la idea de que se trata de un cambio de vocales en la 
palabra "Yahweh". 

 

Es un nombre artificialmente formado para designar al 
Dios de Israil que aparece por primera vez en el siglo XVI de 
nuestra era en los textos cristianos. Esta nueva forma fue el 
resultado de un cambio de actitudes con respecto al uso del 
nombre de Dios. El término "Yahweh" dejo de pronunciarse a 
partir del tercer siglo a. C. aparentemente para no profanar 
tan sagrado nombre. En su lugar, se comenzó a utilizar la 
palabra "Adonai" que en griego significa "señor". Cuando se 
fue vocalizando el texto bíblico (aprox. 1000 d.C.), las 
consonantes de Yahweh se conservaron pero las vocales de 
"Adonai" fueron las utilizadas para recordar a los lectores el 
verdadero nombre. La tradición cristiana del Renacimiento 
combinó erróneamente las consonantes de Yahweh y las 
vocales de "Adonai" dando lugar a "Jehovah". 

Oxford Companion to the Bible, Jehovah 



144 
 

  
Como ya hemos visto, al transliterar los nombres bíblicos a las 

lenguas europeas, perdemos de vista las similitudes que hay entre 
ellos y sus derivaciones. Muchos cristianos de habla hispana 
podrían preguntarse cómo el nombre Jesús puede derivar de Isa –
I’sa. Sin embargo, si damos a la letra “j” española el sonido que 
tiene en la mayoría de las lengua europeas -“ya” o “ia”, tendremos 
el término “Iesus” o “Yesus”. Si ahora retiramos las vocales de la 
palabra, nos quedará “Iss”, y entre ambas eses podemos colocar 
“a” en vez de “u”, ya que las vocales en las lenguas consonantales 
varían fácilmente con el transcurso del tiempo o al pasar de una 
región a otra. Por otra parte, la “s” final desaparece en muchas 
lenguas, sustituyéndose por una “h” aspirada; como por ejemplo 
en el caso de Isaías que en inglés se escribe Isaiah. Ahora el 
nombre Isas -o Isah- ya no es tan lejano de ‘Isa como nos parecía 
en un principio.  

Para comprender este fenómeno y evitar sus dañinas 
consecuencias debemos tener en cuenta que al trabajo de 
falsificación y manipulación de los escribas judíos se debe añadir la 
ignorancia de unos y el estricto ateísmo de otros. Estos factores 
eran los que les impedían entender el material que tenían en sus 
manos. No lograban darse cuenta de que muchos de esos nombres 
a los que asignaban un libro y una identidad profética hacían 
referencia a una misma persona. De esta forma se fue 
desparramando el Inyil no sólo  por los libros de Isaías, Oseas y 
Josué, sino también por el de Jeremías, los Salmos y por la práctica 
totalidad  del Antiguo Testamento. Sin embargo, y a pesar del 
trabajo de encubrimiento al que se han dado los escribas judíos 
milenio tras milenio, siguen quedando pasajes en este y en aquel 
libro que señalan a una realidad muy distinta de la que intentan 
presentar rabinos y prelados.  

Desde las atalayas de la fiṭrah hemos alcanzado con la vista 
hermosos escenarios en los que nuestros más lejanos antepasados 
copiaban y preservaban las hojas de Ibrahim y de Musa, el Zabur, 
la Torá y el Inyil. Todas esas tablillas sumerias y akadias; esos 



145 
 

textos fenicios; esas inscripciones yemenís y de África oriental… no 
son sino memorándums de la Revelación Divina. 

Nuestro trabajo de investigación se asienta sobre la certeza de 
que el hilo conductor del Relato Profético nunca podrá cortarse ni 
destruirse. En Iraq los asaltantes han robado cientos de 
documentos, de tablillas, de inscripciones, de tratados; lo mismo 
que han hecho en Afganistán, en Egipto, en Turquía, en toda 
África… pero hemos encontrado uno de los cabos que puede 
llevarnos a una nueva y saludable interpretación bíblica.  

En los capítulos 52 y 53 del libro de Isaías encontramos varios 
versículos que han sido "tradicionalmente" utilizados para 
demostrar que ya en el Antiguo Testamento estaba anunciado el 
Mesías. Sin embargo, si abandonamos el gregarismo de los 
“investigadores” bíblicos, enseguida caeremos en la cuenta de que 
la persona a la que están haciendo referencia estos versículos no 
puede ser Isa: 

 

Cómo se asombraron de ti muchos, de tal manera fue 
desfigurado de los hombres su parecer, y su hermosura más 
que la de los hijos de los hombres. 

Isaías 52:14 
 

La misma idea de la falta de hermosura en la persona de la 
que se habla se repite en el capítulo 53: 

 

… no hay parecer en él, ni hermosura; le veremos, mas sin 
atractivo para que le deseemos. 

Isaías 53:2 
 

Despreciado y desechado entre los hombres, varón de 
dolores, experimentado en quebranto; y como que 
escondimos de él el rostro fue menospreciado y no lo 
estimaron. 

Isaías 53:3 
 

Nada más contrario a la realidad que atribuir a Isa esta 
descripción. Sabemos que era un hombre de gran atractivo y 
belleza, y que en absoluto fue menospreciado o desestimado, pues 



146 
 

en el Nuevo Testamento se relata cómo la gente le seguía por 
doquier y quedaba cautivada por su elocuencia y su semblante. 
Sus únicos enemigos -lógicos- eran los sacerdotes judíos que veían 
en sus palabras y en su comportamiento una seria amenaza al 
status quo que habían conseguido con sus enredos políticos.  

 

Por cárcel y por juicio fue quitado.                            Isaías 53:8 
 

Tampoco esta información concuerda con la vida de Isa. Según 
la tradición cristiana fue detenido y torturado, pero nunca sufrió 
prisiones. En las cuatro crónicas queda claramente descrito el 
itinerario que siguió después de haber sido arrestado. En ningún 
momento se dice que fuera encarcelado. 

 

Y se dispuso con los impíos su sepultura…               Isaías 53:9 
 

Otro episodio extraño y disonante con la historia de Isa. 
También aquí hay discrepancia entre la información que nos llega 
de Isaías y lo que afirman los cuatro cronistas: 

  
Cuando llegó la noche, vino un hombre rico de Arimatea, 

llamado José, que también había sido discípulo de Jesús. 
Este fue a Pilato y pidió el cuerpo de Jesús. Entonces 

Pilato mandó que se le diese el cuerpo. 
Y tomando José el cuerpo, lo envolvió en una sábana 

limpia, y lo puso en su sepulcro nuevo, que había labrado en 
la peña; y después de hacer rodar una gran piedra a la 
entrada del sepulcro, se fue. 

Mateo 27:57-60 
 

Así, pues, Isa fue enterrado solo y en sepultura nueva. 
Revisemos de nuevo el capítulo 53.  

 

Subirá cual renuevo delante de él y como raíz de tierra 
seca.  

Isaías 53:2 
 

Se habla aquí de un renuevo y de raíces que saldrán de una 
tierra seca; es decir, de una tierra estéril; y así es como los árabes 



147 
 

denominan a la mujer que por su edad ya no puede engendrar y 
que por lo tanto es como tierra seca, muerta, que no da fruto. 
¿Cómo, pues, de esa tierra seca puede surgir una raíz, una planta, 
un árbol? Sabemos que, precisamente, ese fue el caso del Profeta 
Yahia -Juan el Bautista. Era hijo de Zakariah y el Qur'an nos informa 
que su madre lo concibió a pesar de ser estéril: 

 

Dijo: ¡Señor mío! ¿Cómo es que voy a tener un hijo si he 
alcanzado ya la vejez y mi mujer es estéril? Dijo: Así es,  

Allah hace lo que quiere. 
Qur’an 3:40 

 

Así pues, de esa tierra estéril surgió una planta, un árbol, una 
raíz fuerte -el Profeta Yahia. 

Ahora podemos entender mejor por qué se habla de la 
fealdad, o al menos de la falta de hermosura, y de la tosquedad de 
la persona mencionada. Sabemos que Yahya vivía en el desierto y 
se vestía con pieles de animales; y también sabemos que su rostro 
estaba semicubierto por una larga cabellera y una frondosa barba. 
Así se le describe en la crónica de Mateo: 

 

Y Juan estaba vestido de pelo de camello, y tenía un 
cinto de cuero alrededor de sus lomos; y su comida era 
langostas y miel silvestre. 

Mateo 3:4 

Y fue el cuerpo de Yahia el que se dispuso con los impíos. 
Después de ser decapitado muy probablemente su cuerpo fuera 
arrojado a una fosa común junto con algunos delincuentes 
ajusticiados. En Mateo y Marcos se dice que sus discípulos se 
llevaron el cuerpo una vez decapitado, pero no se dice que fuera 
enterrado solo.  En Lucas no se menciona este hecho. 

 

… como cordero fue llevado al matadero; y como oveja 
delante de sus trasquiladores, enmudeció, y no abrió su boca.  

Isaías 53:7 
 



148 
 

En la crónica de Mateo (14:10) se dice que Herodes ordenó 

decapitar a Yahia en la cárcel. Por lo tanto, él sí sufrió prisiones y 

corrió la misma suerte que los corderos cuando son llevados al 

matadero. Según la tradición cristiana Isa murió crucificado y 

según la tradición musulmana no murió de forma violenta: 
 

…Pero aunque así lo creyeron, no lo mataron ni lo crucificaron.  
Y los que discrepan sobre él, tienen dudas y no tienen ningún 

conocimiento de lo que pasó, sólo siguen conjeturas. Pues con 
toda certeza que no lo mataron. Sino que Allah lo elevó  

hacia Sí. Allah es Poderoso y Sabio.  
Qur’an 4:156-157 

 

Es obvio, pues, que no se está hablando de Isa, ya que ninguna 
de las informaciones mencionadas hasta ahora concuerda con lo 
que sabemos de él. En cambio, todas ellas coinciden con las 
noticias que nos han llegado de Yahia.  

En Isaías tenemos parte del Inyil -el Libro que le fue revelado a 
Isa y en el que se relatan aconteceres relacionados con Yahia. En el 
capítulo 8, Isaías revela claramente su verdadera identidad -Isa: 

 

He aquí, yo y los hijos que me dio el Señor somos por 
señales y presagios en Israil, de parte del Señor de los 
ejércitos, que mora en el monte de Sion. 

Isaías 8:18 
 

Isaías habla en primera persona y habla de sus hijos, de sus 
seguidores. No los ha elegido él. Son los que Allah le ha dado; y los 
ha hecho por señales y presagios, haciendo que los milagros 
fuesen su principal elocuencia a la hora de mostrar a sus 
contemporáneos que era un enviado de Allah. Sabemos por los 
manuscritos de Qumran que los seguidores de Isa eran esenios, 
que en árabe son designados con el término "al-asiniin", de la raíz 
"asaa", que significa “el que cura”. Los milagros que realizó Isa y 
sus discípulos eran mayoritariamente curaciones -devolvían la vista 
a los ciegos, el oído a los sordos, o curaban a los leprosos.  



149 
 

Nunca ha existido un profeta llamado Isaías; con este nombre 
no se ha hecho sino suplantar la identidad de Isa. 

En un pasaje del libro Who Wrote the Bible de Richard Elliott 
se menciona a Isaías como prueba de la diversidad de autores que 
a lo largo de los siglos habrían ido escribiendo el Antiguo 
Testamento y creando nuevos libros y apartados -en Isaías se 
mezclarían pasajes de un periodo de tiempo de casi 800 años. Sin 
embargo, en Oxford Companion to the Bible, en el artículo 
dedicado a Isaías, se dice que este libro mantiene una unidad 
teológica y literaria que no vuelve a repetirse en ningún otro libro 
del Antiguo Testamento. Esto entraría en contradicción con ese 
dilatado periodo que abarcaría el libro de Isaías -800 años, o 400 
como viene siendo la cifra que dan las nuevas investigaciones 
bíbicas:  

 

El primer Isaías (capítulos 1-39) habría sido escrito en el 
siglo 8 a.C.; el segundo (capítulos 40-55) en el 6 a.C.; y el 
tercero (capítulo 56-63) en el 5 a.C. No obstante cada vez hay 
más especialistas que adelantan el periodo en el que fueron 
escritos los tres Isaías 400 años. 

Oxford Companion to the Bible, Isaías 
 

Esta contradicción es sólo aparente si tenemos en cuenta que 
nunca existió un Profeta llamado Isaías ni la mayoría de los que se 
citan en el Antiguo Testamento. Ya hemos dicho que muchos de 
los escribas judíos que a lo largo de la historia han ido 
manipulando los textos que caían en sus manos eran ignorantes y 
no profesaban más creencia que la de mantener sus privilegios 
sacerdotales. Los 400 años que abarca el libro de Isaías 
corresponderían al periodo en el que se fueron recopilando e 
introduciendo en él los textos del Inyil. La pretendida Torá no es 
sino un amasijo de recopilaciones eclécticas en las que podemos 
encontrar pasajes revelados mezclados con comentarios y 
añadidos de esos ignorantes y -en muchos casos- ateos escribas. 

Pasajes del Inyil están interpolados entre otros textos a lo 
largo de todo el Antiguo Testamento. De la misma forma, en este 



150 
 

libro y en aquel otro se repiten las mismas historias con diferentes 
nombres y lugares geográficos. A algunos de los Profetas se les 
cambia su identidad dándoles diferentes nombres según los 
pasajes en los que se les menciona. En el libro de Daniel se narra la 
historia de sus tres compañeros arrojados al fuego por los 
sacerdotes de su ciudad -casi idéntica a la que nos transmite el 
Qur’an cuando habla de lo que le aconteció a Ibrahim antes de su 
emigración: 

 

He aquí nuestro Dios a quien servimos puede librarnos del 
horno de fuego ardiendo; y de tu mano, oh rey, nos librará. Y 
si no, sepas, oh rey, que no serviremos a tus dioses, ni 
tampoco adoraremos la estatua que has levantado.  

Entonces Nabucodonosor se llenó de ira contra Sadrac, 
Mesac y Abde-nego, y ordenó que el horno se calentase siete 
veces más de lo acostumbrado. Y esos tres varones cayeron 
atados dentro del horno de fuego. 

Entonces el rey Nabucodonosor se levantó espantado y 
dijo a los de su consejo: ¿No echaron a tres varones atados 
dentro del fuego? Respondieron: En verdad, oh rey. Y él dijo: 
He aquí que yo veo cuatro varones sueltos, que se pasean en 
medio del fuego sin sufrir ningún daño; y el aspecto del 
cuarto es semejante a hijo de los dioses. Entonces 
Nabucodonosor se acercó a la puerta del horno y les dijo: 
Salid y venid. Y todos veían cómo el fuego no había tenido 
poder alguno sobre sus cuerpos, ni aun el cabello de sus 
cabeza se había quemado; sus ropas estaban intactas. 

Daniel 3:17-27 
 

Dijo: ¿Es que adoráis a parte de Allah lo que en nada  
os beneficia ni os perjudica? 

¡Lejos de mí vosotros y lo que adoráis fuera de Allah! 
 ¿Es que no podéis razonar? 

Dijeron: Quemadlo y proteger así a vuestros dioses,  
si es que sois capaces de actuar. 

Dijimos: Oh fuego, sé frío y benigno para Ibrahim. 
Qur’an 21:66-69 

 



151 
 

La interpolación en el libro de Daniel es doble. Por una parte 
se incrusta en el texto general la historia de Ibrahim y por otra se 
suplanta su identidad; pues ¿quién es Daniel? Su nombre consta 
de la partícula “el”, que significa Dios, y de “danī”, participio activo 
del verbo dāna; una palabra del árabe antiguo que significa 
cercano, amigo íntimo. Si ahora unimos las dos partes del nombre, 
tendremos que Daniel, en realidad, significa “amigo cercano, 
amigo íntimo de Dios, de El, de Allah”; y sabemos por el Qur’an 
que el amigo íntimo de Allah es Ibrahim: 

 

Y Allah tomó a Ibrahim como amigo íntimo. 
Qur’an 4:125 

 

En el libro de Josué encontramos otra repetición de relatos. 
Esta vez se ha interpolado la escena de Musa cuando sube al 
Monte y le habla el Altísimo: 

 

Y el Príncipe del Señor respondió a Josué: Quítate el 
calzado de tus pies, porque el lugar donde estás es santo. Y 
Josué así lo hizo. 

Josué 5:15 
 

En verdad, Yo soy tu Señor, quítate el calzado  
pues estás en el valle santo Tuwa. 

Qur’an 20:12 
 

De la misma forma, vamos a ver estas interpolaciones en las 
crónicas del Nuevo Testamento. Pasajes de Isaías como el que 
citamos a continuación:  

 

Ahora cantaré por mi amado el cantar de mi amado a su 
viña. Tenía mi amado una viña en una ladera fértil. 

La había cercado y despedregado y plantado de vides 
escogidas; había edificado en medio de ella una torre, y 
hecho también en ella un lagar; y esperaba que diese uvas, y 
dio uvas silvestres. 

Ahora, pues, vecinos de Jerusalén y varones de Judá, 
juzgad ahora entre mí y mi viña. 



152 
 

¿Qué más se podía hacer a mi viña, que yo no haya hecho 
en ella? ¿Cómo, esperando yo que diese uvas, ha dado uvas 
silvestres? 

Os mostraré, pues, ahora lo que haré yo a mi viña: Le 
quitaré su vallado, y será consumida: aportillaré su cerca, y 
será hollada. 

Haré que quede desierta; no será podada ni cavada, y 
crecerán el cardo y los espinos; y aun a las nubes mandaré 
que no derramen lluvia sobre ella. 

Ciertamente la viña del Señor de los ejércitos es la casa de 
Israil, y los hombres de Judá planta deliciosa suya. Esperaba 
juicio, y he aquí vileza, justicia, y he aquí clamor. 

Isaías 5:1-7 
 

aparecen literalmente transcritos en las crónicas de Mateo, 
Marcos y Lucas:  

 

Oid otra parábola: Hubo un hombre, padre de familia, el 
cual plantó una viña, la cercó de vallado, cavó en ella un 
lagar, edificó una torre, y la arrendó a unos labradores y se 
fue lejos. Y cuando se acercó el tiempo de los frutos, envió sus 
siervos a los labradores...  

Mateo 21:33 
 

Comenzó luego a decir al pueblo esta parábola: Un 
hombre plantó una viña, la arrendó a unos labradores y se 
ausentó por mucho tiempo.  

Lucas 20:9 
 

Entonces comenzó Jesús a decirles por parábolas: Un 
hombre plantó una viña, la cerco de vallado, cavó un lagar, 
edificó una torre, y la arrendó a unos labradores y se fue 
lejos...  

Marcos 12:1 
 

En los textos del Nuevo Testamento que acabamos de citar no 
se dice al relatar la parábola de la viña que se haya tomado de 
Isaías ni se hace referencia alguna a las Sagradas Escrituras. Sin 
embargo, esta no era su práctica habitual. En Marcos vemos el uso 



153 
 

de fórmulas introductorias para advertir al lector que el texto que 
viene a continuación se ha tomado de los libros de los Profetas: 

 

Como está escrito en Isaías el profeta: He aquí yo envío mi 
mensajero delante de tu faz. 

Marcos 1:2 
 

El Inyil está diseminado por todo el Antiguo Testamento, 
especialmente en Isaías, y es muy probable que ninguno de los 
cronistas del Nuevo tuviera consciencia de ello. 

También en Jeremías encontramos pasajes del Inyil en los que 
se relata parte de la historia de Yahia: 

 

Y yo era como cordero inocente que llevan a degollar, 
pues no entendía que maquinaban designios contra mí, 
diciendo: Destruyamos el árbol con su fruto, y cortémoslo de 
la tierra de los vivientes, para que no haya más memoria de 
su nombre.  

Jeremías 11:19 
 

"Como cordero inocente que llevan a degollar" -la misma 
expresión que aparece en Isaías; la misma historia repetida en dos 
libros diferentes. A continuación se habla de la trama que urden 
para matarle. Pero no sólo buscan acabar con su vida, sino 
también con su recuerdo: "para que no haya más memoria de su 
nombre." Y así fue. Yahia desaparece del Antiguo Testamento y su 
papel en el Nuevo es el de mero anunciador de Isa -curiosa tarea si 
tenemos en cuenta que ambos profetas eran contemporáneos.  

Sin embargo, Allah el Altísimo no podía permitir que el 
nombre de Yahia cayera en el olvido. El Inyil lo rememora en 
Jeremías y en Isaías, como también lo hace el Qur’an; y aun en el 
Nuevo Testamento se le menciona en una historia que se mezcla y 
mal interpreta con la del propio Isa -sobre ellos dos la paz. En este 
caso, el asunto se complica, pues se añade un elemento inventado 
que forma parte del acervo cultural y religioso de Occidente -José 
el carpintero. ¡Qué extraño personaje! Para haber sido el esposo 
de la madre de Dios y tutor de ese Dios encarnado es 



154 
 

sorprendente que no sepamos nada de él y que desaparezca 
totalmente tras el nacimiento de Isa. Si murió antes de que Isa 
fuese "crucificado", ¿cómo es posible que ni siquiera se mencione 
su muerte? Y si estaba vivo durante su Pasión, ¿cómo es que 
tampoco se dice nada de su actitud ante hecho tan 
transcendental? Lo cierto es que en aquel tiempo no era fácil 
falsificar o reescribir un libro que estaba esparcido por decenas de 
rollos, pergaminos, pieles y otros soportes. A través de esta torpe 
manipulación, se creó el personaje “José” al confundirlo con dos 
entidades, una humana -Zakariyah -Profeta, padre de Yahia y tutor 
de Mariam; y otra divina -el Ruh con forma humana que se 
presentó a Mariam y que la acompañó hasta que dio a luz a Isa. 
Veamos ambos episodios.  

En la crónica de Lucas encontramos el texto donde se 
confunde el relato del nacimiento de Yahia con el de Isa: 

 

Cuando a Elizabet se le cumplió el tiempo de su 
alumbramiento, dio a luz un hijo. 

Y cuando oyeron los vecinos y los parientes que Dios 
había engrandecido para con ella su misericordia se 
regocijaron con ella.  

Aconteció que al octavo día vinieron para circuncidar al 
niño; y le llamaban con el nombre de su padre, Zakarias; 

Pero respondiendo su madre, dijo: No, se llamará Juan. 
Le dijeron: ¿Por qué? No hay nadie en tu parentela que 

se llame con ese nombre. 
Entonces preguntaron por señas a su padre, cómo le 

quería llamar.  
Y pidiendo una tablilla escribió diciendo: Juan es su 

nombre. Y todos se maravillaron. 
Al momento fue abierta su boca y suelta su lengua y 

habló bendiciendo a Dios. 
Y se llenaron de temor todos sus vecinos; y en todas las 

montañas de Judea se divulgaron todas estas cosas. 
Y todos los que las oían las guardaban en su corazón 

diciendo: ¿Quién, pues, será este niño? Y la mano del Señor 
estaba con él. 



155 
 

Lucas 1:57-66 
 

En los primeros versículos se relata el nacimiento de Yahia y 
en los últimos el de Isa. En esta mezcla de secuencias es donde se 
produjo la confusión, que para más tarde subsanarla se inventaría 
el personaje de “José el carpintero”. El primer error del cronista 
radica en el hecho de dejar mudo a Zakariah durante todo el 
embarazo de su esposa, y aun después de éste hasta el octavo día. 
El ángel Yibril le ha anunciado que tendrá un hijo. A Zakariah esta 
noticia le resulta increíble, pues él es un hombre mayor y su 
esposa estéril. Por ello pregunta al ángel: “¿En qué conoceré 
esto?” Es decir, ¿cómo sabré que lo que me estás anunciando 
realmente va a suceder? El ángel le responde que permanecerá 
mudo hasta que “esto se haga”; es decir, hasta el momento de la 
fecundación, no hasta el momento del parto. Más aún, si Zakariah 
hace ocho días que tiene al pequeño Yahia en sus brazos, qué 
sentido tiene permanecer mudo. ¿Qué mejor confirmación que ver 
al recién nacido con sus propios ojos? 

 

Dijo Zakarías al ángel: ¿En qué conoceré esto, 
porque yo soy viejo y mi mujer es de edad avanzada? 

Y ahora quedarás mudo y no podrás hablar hasta el 
día en que esto se haga. 

Lucas 1:18-20 
 

 Según el Qur’an fueron tres noches (con sus días) las que 
permaneció mudo. Al no haber ninguna causa natural que le 
impidiera hablar, su mudez durante este periodo era una clara 
señal para él de que el anuncio de Yibril era cierto y se iba a 
cumplir.  

En el versículo 65 se produce la amalgama de textos -”y se 
llenaron de temor todos sus vecinos; y en todas las montañas de 
Judea se divulgaron todas estas cosas”. ¿Qué es lo que pudo 
causar el temor de todos los vecinos? Más aún, ¿qué son “todas 
esas cosas” que se divulgaron por las montañas de Judea? 
¿Resultaría lógico concluir que los vecinos se llenaron de temor 



156 
 

porque Zakariah se echó a hablar, porque se abrió su boca, se 
desató su lengua y bendijo al Altísimo? Veamos la narración 
coránica de la historia del nacimiento de Yahia y el de Isa, y su 
simultaneidad: 

 

¡Oh Zakariah! Te anunciamos un hijo cuyo nombre será Yahia, 
nadie antes de él ha recibido este nombre. 

Qur’an 19:7 
 

El diálogo que aparece en Lucas es una invención del cronista. 
A Zakariah se le dijo desde el día del anunciamiento que su hijo se 
llamaría Yahia, un nombre que ningún mortal había llevado antes 
de él. Una forma en la que el Altísimo tuvo a bien honrarle, como 
más tarde honraría a Muhammad (s.a.s) dándole un nombre con el 
que tampoco nadie había sido llamado antes de él. 

 

Dijo: ¡Oh Señor! ¿Y cómo tendré un hijo siendo mi mujer estéril y 
yo un anciano? Dijo: Así lo ha dicho tu Señor, eso es fácil para Mí; 

igual que una vez te creé y no eras nada. 
Dijo: ¡Señor mío! Dame un signo. Dijo: Tu signo será que durante 

tres noches no pondrás hablar a la gente aunque  
no adolezcas de ningún mal. 

Qur’an 19:8-10 
 

El signo que Allah le da es quedarse mudo durante tres noches 
-con sus tres días. Por lo tanto, cuando nace Yahia, Zakariah ya 
habla, pues la señal que le ha dado el Altísimo nada tiene que ver 
con la comprobación del embarazo ni del posterior 
alumbramiento. Al quedarse mudo durante tres noches y tres días, 
Zakariah adquiere la certeza de que su esposa dará a luz un hijo 
varón, por nombre Yahia. 

 

Así apareció ante su gente desde el mimbar y les hizo saber que 
debían glorificar mañana y tarde. 

Qur’an 19:11 
 



157 
 

Zakariah ha recibido la buena nueva de Yahia y pide a la gente 
que glorifique al Todopoderoso y le dé gracias por tan gran 
bendición.  

 

¡Yahia! ¡Toma el Libro con fuerza! Y siendo un muchacho le dimos 
el juicio, así como ternura procedente de Nosotros y pureza,  
y era temeroso (de su Señor).Y bueno con sus padres sin ser 

arrogante ni rebelde. Paz sobre él el día en que nació, el día de su 
muerte y el día en que sea devuelto a la vida. 

Qur’an 19:12-15 
 

En el Inyil que aparece en Isaías y en Jeremías vemos que la 
función de Yahía fue muy importante. Allah el Altísimo le pide que 
coja la Ley, el Mensaje Divino, con fuerza y denuncie las falsedades 
y la corrupción de la casta sacerdotal. En este sentido hay que 
entender su papel como anunciador -no de Isa, sino de su tarea, la 
de denunciar a la casta sacerdotal y proclamar la venida del último 
Profeta:  

 

¿Cómo decís: Nosotros somos sabios, y la ley de Jehová 
está con nosotros? Ciertamente la ha cambiado en mentira la 
pluma mentirosa de los escribas. 

Jeremías 8:8 

 
Y en Oseas -Husha’- Yahia arremete con fuerza contra la 

sociedad judía que sigue, sin ningún conocimiento, a la corrupta 
casta sacerdotal: 

 

Mi pueblo fue destruido, porque le faltó conocimiento. 
Por cuanto desechaste el conocimiento, yo te echaré del 
sacerdocio; y porque olvidaste la ley de tu Dios, también yo 
me olvidaré de tus hijos 

Oseas 4:6 
 

Veamos ahora el relato del nacimiento de Isa: 
 

Y menciona en el Libro a Mariami cuando se apartó de su gente 
retirándose a un lugar al este.Y se ocultó de ellos con un velo; y le 



158 
 

enviamos Nuestro Rûḥ que asumió la forma de un bashar -ser 
humano- en todos los aspectos. Dijo: “Me refugio en el 

Misericordioso de ti, si eres temeroso (de Él).” Dijo: “En verdad 
que soy un Mensajero de tu Señor para concederte un niño 
puro.” Dijo: “Me anuncia un niño pero con ningún bashar -

mortal- he tenido relaciones ni soy una fornicadora?” Dijo: “Así 
ha dicho tu Señor: ‘Eso es algo de poca importancia para Mí; será 

un Signo para los hombres y una Misericordia. Es un asunto 
decretado.’ ” Y concibió; y se retiró lejos de allí. Y le sobrevino el 
parto junto al tronco de una palmera. Exclamó: “¡Ojala hubiera 

muerto antes de esto, y hubiera quedado olvidada de todos!” Y la 
llamó desde abajo: “No te entristezcas, tu Señor ha dispuesto 

debajo de ti un arroyo. Sacude hacia ti el tronco de la palmera y 
caerán dátiles maduros y frescos. Come y bebe, y reconforta tu 

ánimo. Y si ves a algún bashar -humano- dile: ‘He hecho promesa 
de ayuno al Misericordioso y hoy no puedo hablar con ningún 

insân.’ 
Qur’an 19:16-26 

 

Aunque relata la historia de forma muy concisa, el Qur’an nos 
hace sentir la angustia y la soledad en la que Mariam alumbró al 
bendito Isa. Ahora tiene que volver a su gente, y no va a ser fácil 
explicarles cómo ha tenido ese hijo que trae en los brazos: 

 

Y llegó a su gente llevándolo en sus brazos. Dijeron: ¡Mariam! Has 
traído algo insólito. ¡Oh hermana de Harún! Tu padre no era un 

hombre de mal ni tu madre una fornicadora. 
Entonces hizo un gesto señalándole. Dijeron: ¿Cómo vamos a 

hablar con un niño de pecho? 
Dijo: Yo soy el siervo de Allah. Él me ha dado el Libro y me ha 

hecho profeta. Y me ha hecho bendito dondequiera que esté y 
me ha encomendado la salah y la zakat mientras viva. Y ser 

virtuoso con mi madre; no me ha hecho ni insolente ni rebelde. 
La paz sea sobre mí el día en que nací, el día de mi muerte y el día 

en que sea devuelto a la vida. 
Qur’an 19:27-33 



159 
 

 

 Esta es la razón de que sintieran temor y divulgaran “todas 
esas cosas” por las montañas de Judea. No es Zakariah quien abre 
la boca y a quien se le desata la lengua, sino a Isa quien, aun 
siendo un recién nacido, habla con juicio y sabiduría.  

En otro relato se vuelve a interpolar la figura de José esta vez 
para confundirla con la del Ruh en forma humana enviado por 
Allah a Mariam. 

Hay numerosas Aleyas en las que se menciona a Mariam como 
la madre de 'Îsâ, pero hay 5 en las que se relata su historia y como 
se llevó a cabo la concepción de su hijo, el bendito 'Îsâ -estas son 
4:171, 5:110, 19:16-22, 23:50 y 66:12. Veámoslas. 

 

¡Oh Gente del Libro! No estéis tan erróneamente apegados a 
vuestro Dîn y no digáis de Allah sino la verdad. El Masîḥ, hijo de 
Mariam, no fue sino uno de los Mensajeros de Allah, una Orden 

Suya de creación depositada en Mariam y un Rûh proveniente de 
Él. 

Qur-an 4:171 
 

Cuando Allah dijo a 'Îsâ  hijo de Mariam: “Recuerda la Gracia 
que te concedí a ti y a tu madre cuando te apoyé con el Rûḥ 

Qudus y de esta forma pudiste hablar a la gente cuando estabas 
en la cuna y ya de mayor.  

Qur-an 5:110 
 

En estas dos primeras Aleyas, se habla de una Orden Suya de 
Creación y del Rûḥ como los instrumentos que propiciaron la 
concepción de 'Îsâ; sin embargo, estas indicaciones no tienen 
demasiado sentido para nosotros pues no entendemos cómo se 
materializaron, cómo fecundaron a Mariam. La tercera Aleya, en 
cambio, es mucho más explícita:  

 

Y Mariam, la hija de Imrân, la que guardó (supo cuidar bien 
de) su abertura, e insuflamos en ella parte de Nuestro Rûḥ. Y la 
que creyó en la veracidad de las Palabras de su Señor y en Sus 

Libros y fue de las piadosas. 



160 
 

Qur-an 66:12 

 
La palabra árabe utilizada en el Qur-an es -faryy- y en esta 

Aleya viene acompañada del pronombre posesivo –de ella, hâ- 
resultando la expresión -faryahâ- que significa -su apertura, su 
vulva. Y fue allí, en la apertura, donde se insufló el Rûḥ. Pero 
seguimos sin comprender cómo se manifestó ese acto de insuflarle 
el Rûḥ. La explicación completa la encontramos en la sûrah de 
Mariam: 

 

Y menciona en el Libro a Mariam cuando se apartó de su 
gente retirándose a un lugar al este. Y se ocultó de ellos con un 

velo; y le enviamos Nuestro Rûḥ que asumió la forma de un 
bashar -ser humano- en todos los aspectos. Dijo: “Me refugio en 

el Misericordioso de ti, si eres temeroso (de Él).” Dijo: “En verdad 
que soy un Mensajero de tu Señor para concederte un niño 
puro.” Dijo: “Me anuncia un niño pero con ningún bashar -

mortal- he tenido relaciones ni soy una fornicadora?”  
Dijo: “Así ha dicho tu Señor: ‘Eso es algo de poca importancia 

para Mí; será un Signo para los hombres y una Misericordia.  
Es un asunto decretado.’ ” Y concibió; y se retiró lejos de allí. 

19:16-22 
 

En estas Aleyas se nos aclara que el Rûḥ se manifestó en 
forma de hombre, de bashar, y se añade la palabra -sawiya- que 
significa -completo, correcto, sin que le falte nada, en todos los 
sentidos, en todos los aspectos. Es decir, una entidad humana con 
todos sus elementos o, si se quiere, con todos sus órganos, con 
todos sus miembros. Y fue a través de ese Rûḥ -con apariencia 
humana- como se le eyaculó a Mariam el agua primordial, dando 
lugar a un ser humano con características muy especiales.  

Cuando se acerca el momento de alumbrar, Mariam se retira a 
un lugar apartado de su gente y es acompañada no por José -un 
personaje que probablemente nunca existió o si realmente existió 
no tuvo relación alguna con Mariam- sino por el Ruh en forma 



161 
 

humana quien la protege durante el viaje y la “asiste” en el 
alumbramiento: 

 

Y le sobrevino el parto junto al tronco de una palmera. Exclamó: 
“¡Ojala hubiera muerto antes de esto, y hubiera quedado 

olvidada de todos!” Y la llamó desde abajo: “No te entristezcas, 
tu Señor ha dispuesto debajo de ti un arroyo. Sacude hacia ti el 

tronco de la palmera y caerán dátiles maduros y frescos. Come y 
bebe, y reconforta tu ánimo. Y si ves a algún bashar -humano- 
dile: ‘He hecho promesa de ayuno al Misericordioso y hoy no 

puedo hablar con ningún insân.’ 
Qur-an 19:23-26 

 

La escena es aclarada en la siguiente Aleya: 
 

E hicimos del hijo de Mariam y de su madre un Signo. A ambos 
les dimos cobijo en un lugar elevado, protegido, donde había 

arroyos. 
Qur-an 23:50 

 

Mariam ha alumbrado a Isa -en un lugar elevado, protegido, 
donde había arroyos; el Ruh con forma humana, desde abajo, le 
conforta y le indica cómo abastecerse de dátiles y dónde 
purificarse. Más tarde vuelve a su gente con el niño en sus brazos. 

La historia de Mariam y la concepción de su hijo Isa aparece 
en el Nuevo Testamento de forma muy similar a como es relatada 
en el Qur-an a condición de que eliminemos la figura de José el 
Carpintero, una figura no sólo a-histórica sino también contraria a 
la propia naturaleza humana. Su irracional relación con Mariam 
queda puesta de manifiesto en los primeros versículos del 
Evangelio de Mateo. 

 

El nacimiento de Jesucristo fue así: Estando desposada 
María, su madre, con José, antes de se juntasen, se halló que 
había concebido de Espíritu Santo. 

Mateo 1:18 
 



162 
 

No sabemos el tiempo que transcurrió entre el día de su boda 
hasta que se halló que había concebido del Espíritu Santo, pero 
obviamente no debió ser la misma noche de bodas. ¿Por qué no se 
juntó entonces a María esa misma noche como hacían y hacen 
todas las parejas del mundo? ¿Qué impidió a Mariam recibir a su 
esposo y qué hizo que José no se acercase a su esposa, sin duda 
una joven dulce y bella? La historia de Mariam se reviste de 
irracionalidad al introducir la figura de José el Carpintero. El Qur-an 
nos relata que Mariam era una joven piadosa, dedicada por 
completo a la adoración de su Señor, y que estaba bajo la custodia 
de Zacarías, esposo de su parienta Elizabeth. Y es en esta situación, 
como ya hemos relatado, en la que concibe por “obra” del Ruh de 
Allah que se le aparece en forma humana. Y es ese Ruh en forma 
humana quien le acompañará al lugar donde dará a luz a su hijo 
Isa. De esta forma, el Qur-an devuelve la naturalidad y racionalidad 
a la historia de Mariam y de su hijo Isa. 

Vemos pues que Isa y Yahia son figuras claves en la historia de 
la humanidad que hay que eliminar o al menos trastocar para que 
los poderosos lobbies judíos de todos los tiempos puedan 
continuar sus negocios sin mayores molestias.  

Yahia arremete contra la casta sacerdotal judía denunciando 
su ceguera y su falta de conocimiento, pero ésta logra que lo 
degüellen como a un cordero. Ahora será Isa quien tome su relevo 
y entregue la carta de repudio de su Señor a la ummah israelita. 

De nuevo, en el libro de Jeremías encontramos pasajes del 
Inyil en los que se sigue hablando de Yahia: 

 
Vino a mí palabra de Jehová diciendo: No tomarás para ti 

mujer ni tendrás hijos ni hijas en este lugar. 
Jeremías 16:1-2 

 

Yahia no se casó ni tuvo descendencia, pues su corta misión 
consistió en preparar el terreno a Isa y pasarle el testigo. El propio 
Qur’an confirma este hecho: 
 



163 
 

Y los ángeles le llamaron mientras permanecía en pie rezando en 
el lugar de oración: Allah te anuncia la buena noticia (del 

nacimiento) de Yahia, que será confirmador de una palabra de 
Allah, señor, casto, y de entre los justos profeta. 

Qur’an 3:39 
 

La palabra “casto” es hasuuran en árabe, y significa “aquel que 
no tiene relaciones sexuales con nadie ni está casado”, y es 
solamente a Yahia a quien el Qur’an da este calificativo. 

En el siguiente pasaje del Inyil incrustado en el libro de 
Jeremías encontramos una prueba más de que con este nombre se 
está ocultando a Yahia: 

 
Vino, pues, palabra de Jehová a mí, diciendo: Antes que te 

formase en el vientre te conocí, y antes que nacieses te 
santifiqué, te di por profeta a las naciones. 

Y yo dije: ¡Ah! ¡Ah! ¡Señor! He aquí, no sé hablar, porque 
soy niño. 

Y me dijo Jehová: No digas: Soy un niño; porque a todo lo 
que envié irás tú, y dirás todo lo que te mande. 

Jeremías 1:4-7 
 

Un texto extraño; incluso podría pasar por cabalístico si no 
fuera porque el Qur’an nos desvela la identidad de ese 
“muchacho” dotado de juicio y discernimiento: 

 

¡Yahia! ¡Toma el libro con fuerza! Y siendo un muchacho  
le dimos el juicio. 

Qur’an 19:12 

 

Todo el Antiguo Testamento está impregnado del Inyil. Ello 
evidencia que gran parte de los libros que lo componen fueran 
escritos después de Isa y después de Muhammad (s.a.s) -una 
constante falsificación que el Todopoderoso desvela una y otra vez 
en el Qur’an:  
 

¡Ay de los que escriben el Libro con sus propias manos y luego 
dicen: Esto ha venido de Allah! Vendiéndolo a bajo precio.  



164 
 

Qur’an 2:79 
 

En el siglo XVII el filósofo inglés Thomas Hobbes y unos pocos 
años después Isaac de la Peyrere, un calvinista francés, afirmaban 
rotundamente que Musa no era el autor del Pentateuco. Esto 
significa que lo que llamamos "la Torá" pasó más de 1000 años de 
la era cristiana sin que nadie hiciese un estudio crítico desde el 
punto de vista lingüístico, histórico o literario. Este hecho 
contrasta con la repetida advertencia que se hace en el Qur'an a 
los judíos del castigo que recibirán por reescribir su libro y ocultar 
ciertos manuscritos (rollos).  

Y lo que con más ahínco ha ocultado la pluma mentirosa de los 
escribas es la misión de Isa anunciada por Yahia y contenida en el 
Inyil, diseminado por todo el Antiguo Testamento. Esta misión es 
doble -entregar la carta de repudio a la casta sacerdotal judía, y 
proclamar la venida del último Profeta -Ahmad (s.a.s). Así lo vemos 
anunciado en el Qur’an: 

 

Los Banu Israil que cayeron en la incredulidad fueron maldecidos 
por boca de Daud e Isa, hijo de Mariam.  

Qur’an 5:78 
 

Y en la siguiente aleya encontramos descrita la segunda tarea 
encomendada a Isa: 

 

Y cuando dijo Isa, hijo de Mariam: ¡ Banu Israil! Yo soy el 
Mensajero de Allah para vosotros, para confirmar la Torá que 
había antes de mí y para anunciar a un mensajero que ha de 

venir después de mí y cuyo nombre es Ahmad.  
Qur’an 61:6 

 

Son las mismas encomiendas que aparecen en el libro de 
Isaías -en primer lugar, el divorcio de Allah con los Banu Israil: 

 

Así dijo Jehová: ¿Qué es de la carta de repudio de vuestra 
madre, con la cual yo la repudié? ¿O quiénes son mis 
acreedores, a quienes yo os he vendido? He aquí que por 



165 
 

vuestras maldades sois vendidos y por vuestras rebeliones 
fue repudiada vuestra madre. 

Isaías 50:1 
 

¡Importantísimo este pasaje! Allah el Altísimo no rompe el 
Pacto con Ibrahim, pero divorcia a la ummah judía, a la ummah 
israelita. El vaso de la ira de Allah se ha colmado. Ya a Ibrahim se le 
anunció este divorcio: 

 

Y cuando tu Señor puso a prueba a Ibrahim con palabras que éste 
cumplió, le dijo: Voy a hacer de ti un dirigente y un ejemplo para 
los hombres. Dijo: ¿Y lo harás también con mis descendientes? 

Dijo: Mi Pacto no alcanza a los injustos. 
Qur’an 2:124 

 

En segundo lugar, se anuncia la llegada de Muhammad (s.a.s), 
quien sellará la profecía: 
 

Entonces verán las gentes tu justicia, y todos los reyes tu 
gloria; y te será puesto un nombre nuevo que la boca del 
Señor nombrará. 

Isaías 62:2 
 

En el Qur’an Allah el Altísimo pronuncia este nuevo nombre: 
 

Y quien busque otro Dīn que Islam, no le será aceptado,  
y en la Última Vida será de los perdedores. 

Qur’an 3:85 
 

En Isaías 11 encontramos la confirmación de este mismo 
anuncio: 

 

Saldrá una vara del tronco de Isai, y un vástago retoñará 
de sus raíces. 

Isaías 11:1 
 

Según algunos comentaristas, Isai sería el padre de Daud, pero 
ya hemos visto que los nombres propios en el Antiguo Testamento 

se utilizan, en muchas ocasiones, de forma arbitraria por 



166 
 

ignorancia de los escribas o para ocultar la verdadera identidad de 
la persona a la que se está haciendo referencia. En este texto se ve 
claramente que se refiere a Ibrahim, ya que él es el tronco -el 
tronco fuerte de donde ha surgido toda la Profecía. Daud fue un 
Profeta más, una rama más del tronco primigenio -Ibrahim, con 
quien Allah hizo el Pacto y a cuya descendencia concedió la 
Profecía.  

 ¿Y quiénes serían entonces esa vara y ese vástago que 
retoñarán de sus raíces? Parece como si se refiriese a dos personas 
distintas, pero en realidad se está hablando de una sola. Es una 
cuestión de estilo. Se utiliza también en la poesía árabe. Se anuncia 
algo y se repite en el siguiente verso con otras palabras. Es como si 
dijésemos: “Saldrá una vara del tronco. Sí, saldrá un vástago de sus 
raíces.” Está claro que se refiere a la misma persona, pero se hace 
referencia a ella con diferentes nombres. Ahora la pregunta es ¿de 
quién se está hablando? ¿A quién se hace mención al decir que 
una vara saldrá de ese tronco, es decir, de Ibrahim? De ese tronco 
fuerte han salido dos ramas, la de Ishaq y la de Ismail. Pero todos 
los Profetas -Musa, Yusuf, Suleyman, Daud… proceden de la misma 
rama, la de Ishaq; y esa rama hace mucho tiempo que ha salido, 
que ha retoñado del tronco. Aquí, sin embargo, se está hablando 
de un nuevo vástago, de una nueva rama. Por lo tanto, tiene que 
ser diferente de aquella de la que surgieron todos los Profetas 
hasta Isa, él incluido. Esta vara surge del mismo tronco, pero es 
diferente. Tiene otro origen. Es la rama de Ismail que llega hasta 
Muhammad (s.a.s). Esta transferencia de poderes viene anunciada 
en el Génesis: 

 

No será quitado el cetro de Judá, ni el legislador de entre 
sus pies, hasta que venga Shiloh; y a él se congregarán los 
pueblos. 

Génesis 49:10 
 

Es la profecía que Yaqub narra a sus hijos en el lecho de 
muerte. En ella anuncia que llegará el día en el que la Ley -es decir 
la Profecía- y el poder le serán quitados a Judá y a sus 



167 
 

descendientes. Eso sucederá cuando llegue “Shiloh”, que en 
hebreo significa “paz”, lo mismo que significa “Islam” en árabe, y 
Muhammad (s.a.s) es el Profeta del Islam. Él viene con la nueva 
sharīa’h, renovada y libre de adulteraciones. 

Cuando llega Isa no queda un sólo levita o fariseo de entre los 
justos. Los hombres y mujeres dispuestos a ayudarle en su misión 
son gente del pueblo. Tiene que elegir a sus compañeros de entre 
la gente llana, ya que toda la casta sacerdotal judía se ha 
corrompido. No es un divorcio caprichoso: “por vuestras 
maldades”. ¿Y quién entrega esta carta de divorcio a los judíos? 
Precisamente Isa. Les anuncia que les ha sido quitado el cetro y 
que han sido divorciados. Se lo anuncia con estas palabras que 
encontramos en Mateo: 

 

Por tanto os digo, que el reino de Dios será quitado de 
vosotros, y será dado a gente que produzca los frutos de él.  

Mateo 21:43 
 

En el mismo capítulo Isa aclara todavía más esta nueva 
situación: 

 

Jesús les dijo: ¿Nunca leísteis en las escrituras: La piedra 
que desecharon los edificadores ha venido a ser cabeza de 
ángulo. El Señor ha hecho esto, y es cosa maravillosa a 
nuestros ojos? 

Mateo 21:42 
 

La piedra que desecharon los edificadores, que despreciaron, 
que relegaron al olvido es Ismail, el verdadero constructor de la 
Ka’bah. 

 

Y cuando Ibrahim e Ismail erigieron los fundamentos de la Casa: 
¡Señor, acéptanoslo! Tú eres Quien oye, Quien sabe. 

Qur’an 2-126 
 

Y esa piedra ha venido a ser cabeza de ángulo, es decir, pilar 
sobre el que ahora se va a sustentar el Dīn de Allah -Muhammad 
(s.a.s). Así mismo lo entendieron los sacerdotes que le escuchaban: 



168 
 

 

Y oyendo sus parábolas los principales sacerdotes y los 
fariseos entendieron que hablaba de ellos. 

Pero al buscar cómo echarle mano, temían al pueblo, 
porque éste le tenía por profeta.  

Mateo 21:45-46 
 

Aquí tenemos dos puntos muy importantes. El primero de 
ellos, que la casta sacerdotal, es decir, los que detentan la 
enseñanza del Dīn, han comprendido claramente las palabras de 
Isa -el divorcio de Allah, cuya carta de repudio les está entregando. 
El segundo punto es que Isa era tenido por Profeta y en ningún 
momento por hijo de Dios, ya que ese concepto, aparte de ser 
totalmente pagano, era contrario a las enseñanzas que de 
generación en generación, y a través de las Escrituras, el pueblo 
judío había recibido. No había más que un Dios y Su forma de 
comunicarse con el ser humano era a través de Sus Profetas y de 
los Libros Revelados.  

En este pasaje de Isaías vemos de nuevo el anuncio de 
Muhammad (s.a.s): 

 
He aquí que yo lo di por testigo a los pueblos, por jefe y 

por maestro a las naciones. 
Isaías 55:4 

 

La clave de este versículo está en las palabras “jefe y 
maestro”. Ningún Profeta reunió estas dos cualidades excepto 
Muhammad (s.a.s). Él fue jefe, califa, emir… y, al mismo tiempo, 
maestro que educó a toda una generación y cuya sabiduría, 
contenida en sus dichos y en su comportamiento, seguirá 
educando a los hombres hasta el Día del Levantamiento. 

Pero la misión de Isa (a.s) no podía reducirse a un simple 
anuncio de la llegada del “Profeta”. El Mesías revela en el Inyil que 
encontramos en el libro de Isaías la tarea que se le ha 
encomendado a Ahmad (s.a.s) -restablecer el tawhid (la Unicidad 
de Allah) y el hayy (la peregrinación a la Casa, a la Ka’bah). 



169 
 

De esta forma se cierra el arco profético; se asientan los dos 
basamentos sobre los que se apoya el puente de la Profecía. 
Ibrahim (a.s) restablece el tawhid de forma que no pueda haber el 
menor resquicio por el que filtrarse alguna forma de asociación, de 
idolatría. La firme posición de Ibrahim (a.s) le lleva a un 
enfrentamiento directo con su familia, con su clan, con la casta 
sacerdotal y con su gente. 

 

Tenéis un hermoso ejemplo en Ibrahim y en los que con él 
estaban, cuando le dijeron a su gente: Somos inocentes de 
vuestra forma de actuar y de lo que adoráis fuera de Allah. 

Renegamos de vosotros. Habrá enemistad y odio entre  
nosotros hasta que creáis solamente en Allah.  

Qur’an 60:4 
 

Por orden de su Señor reconstruye la Ka’bah y llama a la gente 
a que peregrine a la Casa de Allah en la Tierra. Establece los ritos y 
el sistema completo de adoración. 

 

Y después de levantar Ibrahim los fundamentos de la Casa e 
Ismail… ¡Señor nuestro! Acéptalo de nosotros!  

Tú eres Quien oye, Quien sabe. 
Muéstranos los ritos de adoración, y vuélvete a nosotros; 

realmente Tú eres el Indulgente, el Compasivo. 
Qur’an 2:127-128 

 

Y esta misma misión es la que se le encarga a Muhammad 
(s.a.s). Desde la noche de los tiempos, Ibrahim (a.s) pide al 
Todopoderoso que levante un Profeta de entre la gente que vive 
junto a la Casa y la custodia: 

 

¡Señor nuestro! Levanta un mensajero de entre ellos, que les 
recite Tus Aleyas, y les enseñe el Libro, y la Hikmah, y los 

purifique. En verdad que eres el Poderoso, el Sabio. 
Qur’an 2:129 

 



170 
 

En los escritos inter testamentarios de los esenios 
encontrados en el Mar Muerto leemos un sorprendente y 
revelador diálogo -según traducción de André Dupont-Sommer-
que supuestamente tuvo lugar entre el Altísimo y el profeta Esdras 
-posiblemente se esté haciendo referencia con este nombre a 
Idris: 

Esdras -¿Cómo van a ser divididos los tiempos? ¿Cuándo 
terminará el primer tiempo y cuándo empezará el siguiente? 

El Altísimo: De Ibrahim a Ibrahim. De él nació Ia’qub 
(Ya’qub) y Esaú. La mano de Ia’qub agarraba, desde el 
principio de la Creación, el pie de Esaú. El final del primer 
tiempo es de Esaú y el principio del siguiente es de Ia’qub. La 
mano es el comienzo del ser humano y el final es el talón. Y 
entre la mano y el talón no busques ninguna otra cosa. 

 

Según el texto se anuncia que habrá dos tiempos -el primero y 
el último. Y cuando Esdras pregunta cómo van a ser divididos, 
cuándo empezará uno y terminará otro, todo lo que recibe como 
respuesta es -“de Ibrahim a Ibrahim”. Parece un mensaje 
encapsulado en el más desesperante laconismo. La única forma de 
descifrarlo será dando a cada personaje su verdadero nombre.  

La primera parte de la frase “de Ibrahim” indica que todo ha 
principiado con él. Antes ha habido otros Profetas, muchos quizás, 
pero ese tiempo preparatorio ha terminado. Ahora Allah ha hecho 
un pacto con Ibrahim hasta el final de los tiempos. ¿En qué 
consiste ese pacto? En que la Profecía saldrá siempre de su casa, 
de la rama de Ishaq (por la línea de Ia’qub) y de Ismail (de cuya 
descendencia se levantará el sello de la Profecía –Muhammad –
s.a.s). Por lo tanto, la respuesta que recibe Esdras es estrictamente 
correcta -de Ibrahim a Ibrahim- ya que no habrá Profeta que no 
pertenezca a una de las dos ramas del tronco originario. A 
continuación se le informa a Esdras que de él nació Ia’qub y Esaú -
extraño personaje que es mencionado una sola vez en el Antiguo 
Testamento como el hermano gemelo de Ia’qub, y que nunca más 
se vuelve a nombrar en ningún otro libro. Sin embargo, en los 
textos esenios se le otorga una importancia casi comparable a la 



171 
 

del propio Ibrahim. ¿Existió realmente Esaú? ¿Qué identidad se 
está suplantando con este nombre? En el diálogo entre el Altísimo 
y Esdras se dice que el final del primer tiempo es de Esaú. Sabemos 
que el primer tiempo es el que va de Ibrahim vía Ishaq vía Ia’qub 
hasta Isa; es él quien cierra ese tiempo; es Isa el último fruto de la 
rama de Ia’qub. Esto es una clara indicación de que el nombre Esaú 
está suplantando al de Isa. A continuación se dice que el principio 
del siguiente tiempo es Ia’qub, pero “este Ia’qub” no puede 
referirse al hijo de Ishaq, muy anterior a Isa. ¿Cómo podría ser este 
Ia’qub el comienzo del segundo tiempo? En todo caso sería el 
comienzo del primer tiempo. El propio Muhammad (s.a.s) nos da la 
clave para entender esta aparente contradicción. En un conocido 
hadiz -transmitido por an-Nasai en su al-Kibrā y por Imam Malik en 
al-Muaṭṭā- el Profeta menciona sus cinco nombres: Muhammad; 
Ahmad; al-Mahi -el que abroga lo anterior; al-Hashir -al que se 
acudirá el Día del Levantamiento; y al-‘Aqib, que significa el que 
viene después, el último, el que llegó después de todos. El nombre 
‘Aqib tiene la misma estructura consonantal que Ia’qub -‘qb- y es a 
este ‘Aqib a quien está haciendo referencia el texto.  

Veamos ahora, tras está nueva correspondencia de nombres e 
identidades, cómo queda la secuencia que desarrollaría la 
enigmática respuesta que recibe Esdras: El tronco primigenio es 
Ibrahim y de él salen dos ramas -la de Ishaq (vía Ia’qub), que dará 
origen a la línea profética, cuyo último profeta es Isa, que cierra el 
primer tiempo; y la de Ismail -de cuya rama saldrá Muhammad 
(s.a.s), el primero del último tiempo, el ‘Aqib. “La mano de Ia’qub 
agarraba desde el principio de la Creación el pie de Esaú.” Es decir, 
Muhammad (el primero del último tiempo) sucede a Isa (el último 
del primer tiempo) en la Profecía -agarra su pie, se mantiene unido 
a él, sostiene el arco profético, de cuyo otro extremo (Ibrahim) es 
remedo y reflejo: restablece el tawhid y el hayy. Y esta es la misión 
de la que habla Isa (a.s) en el libro de Isaías: 

 



172 
 

He aquí, llamarás a gentes que no conociste, y gentes que 
no te conocieron correrán a ti, por causa del Señor tu Dios, y 
del Santo de Israil que te ha honrado. 

Isaías 55:5 
 

La referencia a la Ka’bah y al hayy se va haciendo cada vez más 
nítida en Isaías: 

 

Yo los llevaré a mi santo monte, y los recrearé en mi casa 
de oración; sus holocaustos y sus sacrificios serán aceptados 
sobre mi altar; porque mi casa será llamada casa de oración 
para todos los pueblos. 

Isaías 56:7 
 

En Mateo, Marcos y Lucas vemos repetido el texto de Isaías: 
 

… y les dijo: Escrito está: Mi casa, casa de oración será 
llamada, mas vosotros la habéis hecho cueva de ladrones. 

Mateo 21:13 
 

Y les enseñaba, diciendo: ¿No está escrito: Mi casa será 
llamada casa de oración para todas las naciones? Mas 
vosotros la habéis hecho cueva de ladrones. 

Marcos 11:17 
 

 Escrito está: Mi casa es casa de oración, mas vosotros la 
habéis hecho cueva de ladrones. 

Lucas 19:46 
 

Los textos se repiten porque forman parte del mismo libro - el 
Inyil, sin que los cronistas del Nuevo Testamento, sumidos en 
ignorancia y confusión, se dieran cuenta de ello.  

Podríamos preguntarnos ahora ¿a qué Casa hacen referencia 
estos versículos? ¿Qué santuario es Casa de oración para todas las 
naciones? Obviamente, no puede referirse al Templo de Jerusalén 
como lugar de reunión, pues la Jerusalén palestina no ha dejado 
nunca de ser lugar y centro de discordia. Los pueblos se han 
reunido en su Templo para destruirlo y profanarlo; para cambiar 
las Escrituras y laicizar sus credos. Únicamente la Ka’bah es lugar 



173 
 

de reunión desde los tiempos de Ibrahim e Ismail. Isa (a.s) 
profetiza el restablecimiento del hayy y nos informa que la Casa de 
Allah el Altísimo ha sido convertida en “cueva de ladrones”, 
mancillada por cientos de ídolos.  

La idolatría llegó a Mekkah de la mano de Amr ibn Luhai, un 
rico comerciante que en uno de sus viajes a Sham se encontró con 
una gente que adoraba ídolos a los que les pedían lluvia y fuerza 
contra sus enemigos. Le aseguraron que siempre respondían 
favorablemente a sus súplicas, por lo que Amr les pidió que le 
dieran uno de ellos -quizás Hubal- y lo llevó a Mekkah. A los 
mekinenses les dijo que era un intermediario entre ellos y Allah. Lo 
puso delante de la Ka’bah y éste fue el primer ídolo en el Hiyaz. 
Según algunas transmisiones, Amr ibn Luhai vivió 300 años antes 
del nacimiento del Profeta Muhammad; y según otras, 350. En un 
hadiz recogido en el sahih de Bujari, el Mensajero de Allah (s.a.s) 
ratifica su nombre y el hecho de que fuera él quien introdujo la 
idolatría en aquella región de Arabia: “He visto a Amr ibn Luhai 
arrastrarse descuartizado en el Fuego. En verdad que fue el 
primero en cambiar el Dīn de Ismail trayendo ídolos…”. Y así 
continuó hasta que Muhammad (s.a.s) y su ummah conquistaron 
Mekkah, le devolvieron su santidad y comenzaron a realizar los 
ritos de adoración que Ibrahim había establecido miles de años 
antes. 

En este otro versículo se profetizan los tiempos que vendrán 
después de Muhammad (s.a.s): 

 

Acontecerá en aquel tiempo que la raíz de Isai, la cual 
estará puesta por pendón a los pueblos, será buscada por las 
gentes y su habitación  será gloriosa. 

Isaías 11:10 
 

También este versículo ha sido interpretado “gregariamente” 
como anunciador de Isa (a.s). Pero a quien se anuncia es a 
Muhammad (s.a.s). Isai es Ibrahim, el tronco profético, con quien 
Allah el Altísimo ha realizado el Pacto; y la raíz de Ibrahim es 
Muhammad y no Isa, que es quien lo anuncia y profetiza la 



174 
 

tremenda expansión y poder del Islam a través de los tiempos. Isa 
desaparece de este mundo perseguido por su propio pueblo, los 
judíos, y sin haber establecido un reino o un territorio donde sus 
seguidores pudieran establecer el Dīn de Allah. Esa gloriosa 
habitación es la de Muhammad (s.a.s), ya que él sí estableció un 
territorio seguro, el Hiyaz -y por lo tanto Mekkah- y ya en vida se 
sometieron a él todas las naciones árabes. Esta profecía está más 
ampliamente desarrollada en el capítulo 42:  

 

Cantad al Señor un nuevo cántico, su alabanza desde el fin 
de la tierra, los que descendéis al mar y cuanto hay en él, las 
costas y los moradores de ellas. 

Alcen la voz el desierto y sus ciudades, las aldeas donde 
habita Cedar; canten los moradores de Sela y desde la 
cumbre de los montes den voces de júbilo.  

Isaías 42:10-11 
 

Ya nadie entona el cántico judío. La ummah israelita ha sido 
arrancada del tronco primigenio -Ibrahim (a.s). Es tiempo, pues, de 
entonar un nuevo cántico, de establecer un nuevo Dīn. Pero esa no 
es la misión de Isa como se ha pretendido en la exégesis "gregaria" 
de las Escrituras. En la crónica de Mateo, Isa niega que haya traído 
un nuevo cántico:  

 

No penséis que he venido para abrogar la ley o los 
profetas; no he venido para abrogar, sino para cumplir. 

Mateo 5:17 
 

La misión de Isa no es la de entonar un nuevo cántico, sino la 
de denunciar la corrupción de los judíos y la de proclamar la venida 
de aquel que sí traerá el nuevo Dīn -Muhammad (s.a.s). En Isaías se 
menciona incluso la manera en la que será revelado el Qur’an -
portador del Nuevo Cántico: 

 

La palabra, pues, del Señor les será mandamiento tras 
mandamiento, mandato sobre mandato, renglón tras 
renglón, línea sobre línea, un poquito allí, otro poquito allá; 



175 
 

hasta que vayan y caigan de espaldas, y sean quebrantados, 
enlazados y presos. 

Isaías 28:13 
 

Y no es nuevo ese Dīn porque cambie la creencia anterior, la 
misma creencia que habían enseñado los Profetas desde Ibrahim. 
Es nuevo porque restablece el Dīn perenne y eterno del Altísimo 
que la casta judía había cambiado y falsificado. Este hecho nos 
advierte de la falacia que hoy recorre los círculos religiosos de que 
cada uno puede elegir el Dīn que más le convenga o el que mejor 
se adapte a sus intereses. El Dīn lo elige Allah el Altísimo para toda 
la humanidad y quien no lo siga, estará siguiendo su propia 
perdición: 

 

Y quien busque otro Dīn que Islam, no le será aceptado,  
y en la Última Vida será de los perdedores. 

Qur’an 3:85 
 

Y ese Dīn llegará a todos los lugares, también a las costas y a 
sus moradores. En pocos años el Islam llega a las costas africanas y 
asiáticas -Indonesia, Malasia, las Islas Filipinas, las Islas del Oceáno 
Índico… En el versículo 11 se dice: “Alcen la voz el desierto y sus 
ciudades, las aldeas donde habita Cedar.” Cedar es Qedar en árabe 
y en siriaco, y sabemos que éste era el nombre de uno de los hijos 
de Ismail. Se está haciendo referencia, pues, a las tribus del Sur de 
Arabia. Esta idea queda reforzada por la siguiente frase: “y canten 
los moradores de Sela”, que en árabe es Selah -el nombre de una 
de las montañas de Medina. “Y desde la cumbre de los montes den 
voces de júbilo.” Es la misma escena que encontramos en las 
crónicas que relatan la llegada de Muhammad a Medina, cuando él 
y sus Compañeros emigraron desde Mekkah.  

No hay un solo estudio bíblico en el que se mencionen, ya sea 
de pasada, elementos constructores de la Profecía, como el Islam, 
su Profeta, la Ka’bah, etc. Y sin embargo, lo que hemos descubierto 
a lo largo de nuestras investigaciones es todo lo contrario -



176 
 

precisamente que la Biblia y las tradiciones más antiguas de la 
humanidad están impregnadas de ellos.  

Pero el hombre prefiere, por naturaleza, imitar a reflexionar. 
La imitación no exige iytihad, que es esfuerzo, búsqueda, 
investigación, comprobación… incluso el estilo literario con el que 
expresamos nuestros hallazgos lo tomamos de la akademia judía. 
Simplemente imitamos. No importa que nos choquen ciertas 
proposiciones o ciertas teorías. La verdad ha dejado de ser nuestra 
responsabilidad, ya que existe una supra-institución que se 
encarga de dirigir nuestros pasos. Hay unos elocuentes y sabios 
ventrílocuos que hablan por nosotros, que nos publican si nuestros 
labios se mueven al unísono de sus palabras. 

 
 
8. SIÓN: EL CAMBIO GEOGRÁFICO QUE HA TRASTOCADO LA HISTORIA 

 

Los asaltantes habían logrado cambiar la Torá al traducirla al 
griego koiné. Habían alterado la historia de la antigüedad -su 
geografía y su cronología. Habían hecho desaparecer el Inyil y las 
primeras hojas -las de Ibrahim y las de Musa. Habían suplantado 
nombres e identidades… pero aún quedaban dos lugares, dos 
símbolos, dos testigos incorruptibles que había que eliminar u 
ocultar como se oculta a un muerto bajo la tierra -Mekkah y la 
Ka’bah. 

Los hijos de Ismail se quedaron junto al Santuario, junto a la 
Casa -la Ka’bah, mientras que los hijos de Israil se alejaron de allí y 
se desperdigaron por el mundo entero, olvidándose con el 
transcurso del tiempo de su verdadero origen. Buscaban la tierra 
prometida, el paraíso terrenal, pero no encontraron sino esclavitud 
y perdición. En un momento determinado de la historia, 
comenzaron a buscar Sion, la Jerusalén perdida, modificando sus 
propios textos, cambiando los nombres y la geografía hasta 
hacerlos coincidir con sus aspiraciones. 

Sin embargo, no lograron borrar todas las huellas, todos los 
indicios de esta falsificación, y así en el Antiguo Testamento hay 



177 
 

suficiente evidencia para probar que la verdadera Jerusalén, la 
originaria, es Mekkah; y Sion -la Ka’bah. 

A la mayoría de los investigadores les ha resultado imposible 
rastrear la etimología de la palabra Sion -o Zion. Sin embargo, si 
tomamos el término original, en árabe o siriaco “sihiun”, sin 
transliterarlo a ninguna lengua europea, no resultará tan difícil 
llegar hasta sus primeros significados. El sufijo "un" actúa como 
intensificador. Si añadimos "un" a una palabra, ésta queda 
engrandecida, magnificada. El término en sí es “sihi” o “sii” si 
hacemos muda la “h”.  Su primera acepción es “lo más alto y lo 
más bajo”, y también “el lomo del caballo”. Ambos significados 
proyectan la imagen de un valle, una zona baja entre dos zonas 
altas; exactamente como el lomo del caballo, o como decir que un 
valle representa lo más bajo -el desfiladero, y lo más alto -las 
montañas. Una imagen muy acertada de la Ka’bah. Por una parte, 
es una torre muy alta -10 metros- lo que, sobre todo en aquella 
época, significaba la edificación más alta de la ciudad; y al mismo 
tiempo se encuentra en una hondonada, en un valle, por lo que 
resulta ser lo más bajo entre las montañas que la circundan. 

Dice el Profeta Ibrahim en el Qur’an: 
 

“¡Señor nuestro! He hecho habitar a parte de mi descendencia en 
un valle en el que no hay cereales, junto a Tu Casa Inviolable;  

Qur’an 14: 37 
 

Según el diccionario Al Lisan, “sihi” también significa “torre 
sobre la montaña” o “torre debajo de la cual corre agua”. Si 
pidiéramos a un beduino que nos describiera la Ka’bah, muy 
probablemente utilizaría alguno o varios de estos significados. 

 

Sin embargo, ya en los primeros textos del Libro de los 
Salmos, Zion no se refiere a la Ciudad de David, sino a la casa 
de Yahweh, a la “colina sagrada” de Yahweh. De esta forma, 
el término Zion se referiría al área del Templo o, incluso, a 
toda la ciudad de Jerusalén. Al mismo tiempo, Zion era un 
símbolo de seguridad, un lugar de refugio, especialmente 
para los pobres. Todos estos nombres han dado lugar a la 



178 
 

noción de Zion como un lugar inviolable hasta el punto de 
que Zion permanecerá incluso después de la destrucción de 
Jerusalén. 

The Oxford Companion to the Bible, Zion. 

 
En esta descripción de Ben C. Ollenburger vemos que las 

características de Sion son las mismas que las de la Ka’bah: Es la 
Casa de Allah; en ella hay seguridad e inviolabilidad, y es lugar de 
refugio.  

 

Y cuando hicimos de la Casa un lugar de reunión  
para la gente y un lugar seguro… 

Qur’an 2:125 
 

En verdad que la primera Casa que fue erigida para los hombres 
fue la de Bakka, bendita y guía para todos los mundos. 

En ella hay signos claros: La estación de Ibrahim;  
quien entre en ella, estará a salvo. 

Qur’an 3:96-97 
 

Es la misma descripción con la que Isa (a.s) profetiza el hayy y 
los lugares santos, todo ello encubierto en el libro de Isaías:   

Pero Sion dijo: Me dejó el Señor y se olvidó de mí. 
¿Se olvidará la mujer de lo que dio a luz, para dejar de 

compadecerse del hijo de su vientre? Aunque olvide, yo 
nunca me olvidaré de ti. 

He aquí que en las palmas de las manos te tengo 
esculpida; delante de mí están siempre tus muros. 

Tus edificadores vendrán aprisa; tus destruidores y tus 
asoladores saldrán de ti. 

Alza tus ojos alrededor y mira: Todos éstos se han 
reunido, han venido a ti. Vivo yo, dice el Señor, que de todos 
como de vestidura de honra serás vestida; y de ellos serás 
ceñida como novia. 

Porque tu tierra devastada, arruinada y desierta, ahora 
será estrecha por la multitud de los moradores, y tus 
destruidores serán  apartados lejos. 



179 
 

Aun los hijos de tu orfandad dirán a tus oídos: Estrecho es 
para mí este lugar, apártate para que yo more. 

Y dirás en tu corazón: ¿Quién me engendró estos? Porque 
yo había sido privada de hijos y estaba sola, peregrina y 
desterrada; ¿Quién, pues, crió estos? He aquí, yo había sido 
dejada sola; ¿dónde estaban éstos? 

Así dijo el Señor: He aquí yo tenderé mi mano a las 
naciones, y a los pueblos levantaré mi bandera y traerán en 
brazos a tus hijos y tus hijas serán traídas en hombros. 

Reyes serán tus ayos y sus reinas tus nodrizas; con el 
rostro inclinado a tierra te adorarán, y lamerán el polvo de 
tus pies; y conocerás que yo soy Jehová, que no se 
avergonzarán los que esperan en mí. 

Isaías 49:14-23 
 

El texto comienza con un diálogo imaginario entre la Ka’bah y 
Allah: “Me dejó el Señor y se olvidó de mí.” Después de haber sido 
el centro del tawhid y lugar de peregrinación, quedó abandonada 
durante siglos y convertida en mero almacén de ídolos. Pero en los 
versículos siguientes Allah el Altísimo le asegura que jamás se 
olvidará de ella, y describe cuán amada Le es y cómo es Su símbolo 
en este mundo. A continuación, se anuncia que los que quieren 
destruirla, los que quieren ocultar su verdadero significado se irán 
de allí. Ni judíos ni cristianos dieron a la Ka'bah ningún valor y 
ambos grupos ocultaron su verdadero significado -"La Casa de 
Allah en la Tierra", centro de peregrinación y lugar de adoración 
para los hombres, y ello a pesar de que fue Ibrahim (a.s) -el padre 
de todos- quien la construyó. Hoy vemos cómo esta profecía se ha 
hecho realidad con la llegada del Islam, y cómo judíos y cristianos 
han sido expulsados de Mekkah y Medina, y nunca más han podido 
volver a circunvalar la Ka’bah, la Casa de Allah, a la que durante 
tanto tiempo habían ocultado.    

En el siguiente versículo, Allah el Altísimo le dice: “Alza tus 
ojos alrededor y mira: Todos éstos se han reunido, han venido a ti. 
Vivo yo, dice el Señor, que de todos como de vestidura de honra 
serás vestida; y de ellos serás ceñida como novia.” Bellísimo pasaje 
en el que se describe la sorpresa y felicidad de la Ka’bah al verse 



180 
 

de  nuevo visitada por los creyentes venidos de todo el mundo. Si 
tuviéramos antes nuestros ojos una imagen de la Ka’bah desde lo 
alto, la veríamos vestida con un rico atuendo y circundada por 
miles de peregrinos vestidos de blanco que parecen ceñirla como a 
una novia. ¿Es esta la imagen que vemos en la Jerusalén palestina? 
¿Alguna vez en su dilatada historia ha ocurrido algo así?  

En el versículo 19 se refuerza esta idea recordando cómo esa 
Ka’bah abandonada y desierta se ha convertido en el centro de 
reunión de multitudes: “Ahora será estrecha por la multitud de los 
moradores. Y ya no habrá quién la destruya, pues éstos serán 
apartados lejos.” Aquí se habla de un lugar de reunión, de 
congregación, a donde las multitudes acudirán ahora -después de 
haber estado abandonado- en tal número que no cabrán en la 
propia ciudad. La segunda idea que nos transmite este versículo es 
la de que este lugar, esta ciudad nunca será destruida ya que los 
que deseaban que lo fuese han sido alejados de ella.  

Fuera de Mekkah resulta imposible imaginar otra ciudad a la 
que pudiera referirse este texto. La Ka’bah fue abandonada como 
lugar de peregrinación y adoración durante mucho tiempo, hasta 
el punto que las naciones del mundo se olvidaron de ella. Se podría 
pensar que Allah se había desentendido de su otrora "Casa en la 
Tierra", como se lamenta la propia Ka’bah; pero tras establecerse 
Islam en toda Arabia, Mekkah volvió a ser el centro de adoración y 
peregrinación de antes, ahora de forma universal y multitudinaria, 
convirtiéndose en paradigma del concepto mismo de 
peregrinación. Vemos, pues, que Mekkah y la Ka’bah cumplen 
históricamente con la descripción del versículo 19.  

En el 21 se describe la sorpresa de la Ka’bah -privada de hijos, 
sola, desterrada- al verse rodeada de miles y miles de peregrinos: 
“¿Quién me engendró éstos, quién pues crió éstos, dónde estaban 
éstos?” Después de haber estado abandonada y como mujer 
estéril vuelve a ser el centro de la tierra, el lugar de encuentro de 
todos los creyentes del mundo, de todos los seguidores del 
verdadero monoteísmo, del verdadero tawhid.  



181 
 

Y en el versículo 23 la descripción se vuelve aún más detallada 
y precisa: “Con el rostro inclinado a tierra te adorarán, y lamerán el 
polvo de tus pies”. ¡Sorprendente en verdad! Como si se tratara de 
un fotograma, se describe el acto de adoración por excelencia 
enseñado por todos los Profetas -la postración.  

A lo largo de estos diez versículos se detalla el periodo 
anterior al Islam, la desolación que rodeaba la Ka’bah, la conquista 

de Mekkah y el establecimiento del Nuevo Cántico, del nuevo Dīn. 
La idea de que Sion es la Ka’bah está esparcida por todo el 

Antiguo Testamento. En Joel 3, leemos: 
 

Y conoceréis que yo soy Jehová, vuestro Dios, que habito 
en Sion, mi santo monte; y Jerusalén será santa, y extraños no 
pasarán más por ella. 

Joel 3:17 
 

¿Qué ciudad podemos decir hoy que sea santa y por la que no 
puedan pasar extraños, es decir, extraños al Dīn que en ella se 
practica? ¿La Jerusalén palestina? Sólo Mekkah reúne estas 
condiciones; sólo la Ka’bah es lugar santo al que no tienen acceso 
sino los creyentes purificados.  

En Miqueas encontramos estas reveladoras palabras: 
 

Acontecerá en los postreros tiempos que el monte de la 
casa de Jehová será establecido por cabecera de montes, y 
más alto que los collados, y correrán a él los pueblos. 

Vendrán muchas naciones, y dirán: Venid, y subamos al 
monte de Jehová, y a la casa del Dios de Jacob; y nos 
enseñará en sus caminos, y andaremos por sus veredas; 
porque de Sion saldrá la ley, y de Jerusalén la palabra de 
Jehová. 

Miqueas 4:1-2 
 

Se habla aquí de los “postreros tiempos” y se dice que hacia la 
Casa de Allah correrán muchos pueblos y acudirán muchas 
naciones. ¿En qué otra ciudad, aparte de Mekkah, acontece esta 
reunión de naciones? Al final del versículo 2 se da una noticia 



182 
 

definitiva en cuanto a la verdadera identidad de Sion y Jerusalén: 
de Sion saldrá la ley y de Jerusalén la palabra de Jehová. Sayydina 
Isa ha dado a los judíos la carta de repudio. Allah no ha roto el 
Pacto con Ibrahim, pero ha dejado que se seque la rama de Ishaq. 
Será ahora de la rama de Ismail de la que surja la Profecía. La 
nueva Ley, el Nuevo Cántico saldrá de Mekkah, donde habitan los 
hijos de Sadoq -Ismail, y la Ka’bah volverá a ser el centro del 
tawhid y lugar de encuentro de los creyentes. 

 

¡Señor nuestro! He hecho habitar a parte de mi descendencia en 
un valle en el que no hay cereales, junto a Tu Casa Inviolable… 

Qur’an 14:37 
 

¡Qué terrible paradoja para los ventrílocuos! Han creado el 
movimiento sionista para revindicar una tierra que nunca ha sido 
la suya, perdiendo de esta forma para siempre su origen y su 
conexión con el Relato Profético.  

 
 

9. LOS MASORETAS TERMINAN EL TRABAJO  

 

Las traducciones del Antiguo Testamento de las que 
disponemos en la actualidad derivan del texto vocalizado que 
elaboraron los masoretas -escribas y “sabios” judíos medievales de 
Babilonia y Tiberias, Palestina. Este sistema de vocalización y 
puntuación fue denominado masorah -de “masoreth”, tradición, 
tarea ésta que habría comenzado en las academias de Talmud de 
Babilonia y Palestina alrededor del siglo VI, finalizándose en el siglo 
X. Sin embargo, no nos ha llegado ningún manuscrito de ese 
tiempo que demuestre que la actividad de los masoretas comenzó 
en fecha tan temprana. En algunos textos de principios del siglo X 
se mencionan el “Codex Mugah” -sin especificar su fecha, y el 
“Codex Hilleli” -escrito, según alega la tradición judaica, en el siglo 
VI por el rabino Hillel ben Moisés ben Hillel, pero de cuya 
existencia nunca se ha llegado a tener evidencia material. En la 
actualidad existen solamente 31 textos masoréticos del Antiguo 



183 
 

Testamento -no todos completos, con una datación que va desde 
finales del siglo IX hasta 1100 d.C. Es decir, el fragmento más 
antiguo de un texto masorético  -“Profetas” del Cairo, de Moisés 
ben Asher, datado en Tiberias en 895 es cuatro siglos posterior al 
periodo en el que supuestamente comenzaron su trabajo los 
masoretas. 

Se trataba ante todo de presentar a unos sabios temerosos del 
Altísimo y aplicados, con la mayor honestidad de la que es capaz 
un corazón ferviente, a la noble tarea de fijar y vocalizar un texto 
profético definitivo, de modo que pudiera ser comprensible para 
todos los judíos. También se trataba de seguir al pie de la letra el 
dicho -“A río revuelto ganancia de pescadores”. Y eso, revolver, ha 
sido siempre uno de los elementos fundamentales de sus 
estrategias. 

Se trataba, en definitiva, de crear en la gente una sensación de 
exactitud, rigor y excelsa profesionalidad en el trabajo de los 
masoretas, enturbiando las aguas de forma que nadie pudiera ver 
el fondo. Iban apareciendo a lo largo de los siglos, y paralelamente 
al trabajo de vocalización y puntuación (masorah) decenas de 
lenguas, de pueblos, de rutas, de profetas y de textos “revelados”. 
Aquel vergel de civilización encajaba bien en el proyecto judío, 
sobre todo al presentarse ellos como los artífices de aquel 
prodigioso entramado. La realidad, no obstante, distaba mucho de 
ajustarse a su estrafalario corte.  

Hay una lengua original -el árabe fuṣha- de la cual derivan 
todas las demás. De esta lengua se habrían originado de forma 
directa el siriaco y el fenicio, que a su vez habrían dado lugar al 
persa, al sanscrito y al griego, y éstas a cientos de otros dialectos. 
Este portentoso fenómeno se habría llevado a cabo a lo largo de 
miles de años a través de migraciones y continuos asentamientos. 
Pero los judíos, aprovechando lo revuelto que bajaban las aguas 
del río de la historia, añadieron al escenario el arameo, el cananeo, 
el hebreo, el acadio, el sumerio… formaron familias lingüísticas… 
hablaban de lenguas semitas, de lenguas indoeuropeas, 
afroasiáticas, etiosemitas, caucásicas… de modo que ya no bastaba 



184 
 

con enturbiar las aguas; había que generar remolinos que se 
tragasen la lengua árabe y parte de Arabia. Se trataba de subir la 
historia 2.500 kilómetros y de redactar un texto definitivo del 
Antiguo Testamento en el que, bajo pretexto de vocalizarlo y 
puntuarlo, se introdujeran los cambios oportunos y se terminase la 
tarea que los autores de la Torá septuaginta habían dejado 
inconclusa. Entenderemos la importancia de este trabajo si 
tenemos en cuenta que se realizó en el siglo X de nuestra era, en 
pleno apogeo del Islam. 

El llamado hebreo -mucho más acertado sería decir dialecto 
siriaco- en cuanto que lengua derivada del árabe, es consonantal, 
es decir, sólo se escriben las letras consonantes y las vocales se 
deducen por el habla cotidiana y las reglas gramaticales. Si, por 
ejemplo, un árabe ve escritas las letras ktb, automáticamente le 
vendrá a la mente la palabra kitab, ya que cada día la ha 
escuchado decenas de veces y ha visto esas mismas letras 
asociadas a las vocales “i” y “a”; y si antes de esas letras viniera un 
marcador que indicase cantidad, asumiría que debe leerla en su 
forma plural, y la pronunciaría kutub. Por el contrario, si alguien 
que no es árabe ni ha escuchado nunca esta lengua, viera estas 
mismas letras, podría concluir que se trata de la palabra kutab, o 
katub, o kituba… o cualquier otra que resultase de una 
combinación arbitraria de vocales. Teniendo en cuenta este hecho, 
no resultará difícil entender la imposibilidad de vocalizar un texto -
el del Antiguo Testamento- escrito en un dialecto que había dejado 
de hablarse 1500 años antes de que los masoretas se impusieran 
tan arriesgada, pero al mismo tiempo rentable, tarea. Pero ya 
hemos dicho que, en realidad, se trataba de terminar el trabajo de 
los traductores de la Torá septuaginta, ahora con el texto coránico 
como principal referencia lingüística y doctrinal.  

El trabajo de los masoretas, no obstante, iba a ser mucho más 
quirúrgico que el de sus hermanos alejandrinos. 

 

Las normas judaicas establecían la necesidad de destruir 
los manuscritos deteriorados y defectuosos. Y cuando, 



185 
 

finalmente, los eruditos establecieron el texto en el siglo X, 
todos los manuscritos anteriores, que representaban las 
etapas más tempranos del texto, se consideraron defectuosos 
y, con el paso del tiempo, desaparecieron. 

Ernst Wϋrthwein, The Text of the Old Testament, Erdmans pag. 11. 
 

La elección de un texto único en el siglo X coincide con la 
introducción de masorah -sistema de signos y puntuaciones 
utilizadas como protección contra más cambios. Este sistema, 
junto con la purga de los manuscritos “defectuosos”, pudo 
llevarse a cabo gracias a que la importante colonia judía de 
Babilonia (la escuela del Este) había perdido su relevancia y se 
deshizo en los siglos X y XI. 

Muhammad Mustafa al-Azami, The History of the Qur’anic Text, A 
Comparative Study with the Old and New Testaments, Azami Publishing 

House, Riyadh, Saudi Arabia, 2008, pp. 283. 
 

Una vez más el Occidente asumió el liderazgo espiritual 
del judaísmo y los masoretas del Oeste decidieron eliminar 
todas las huellas de los textos que fueran diferentes a los 
suyos. El punto de vista de la escuela occidental de Tiberias 
fue determinante para el futuro, y durante un milenio la 
tradición del Este quedó olvidada. 

Ernst Wϋrthwein, The Text of the Old Testament, Erdmans pag. 11. 
 

Uno de los ventrílocuos cogió al muñeco y le puso un gesto 
sonriente con cierto aire de triunfo -“Queridos amigos, hermanos 
todos, he aquí el texto definitivo por inspiración del Señor de los 
ejércitos.” Un texto repleto de errores y falsificaciones era el 
producto final del rigor masoreta. 

Su tarea habría resultado de todo punto imposible si el 
“hebreo” hubiera sido una lengua original e independiente,  pero 
en cuanto que dialecto del árabe a través del siriaco, pudieron 
transvasar la gramática, la entonación y puntuación del árabe faṣih 
a su lengua, que yacía muerta hacía más de mil años. 

 

Más de un milenio separa a los masoretas de Tiberias de 
los días cuando el hebreo era la lengua viva de una nación, y 
es más que probable que la pronunciación sufriera cambios, 



186 
 

especialmente si se tiene en cuenta que se escribía sin 
vocales… No sería, pues, de extrañar que aparecieran en el 
sistema de Tiberias una considerable cantidad de formas 
artificiales, debidas al deseo de los masoretas de ofrecer una 
correcta pronunciación -cosa que les hizo susceptibles a las 
influencias externas, tales como el siriaco y la filología 
islámica.  

Ernst Wϋrthwein, The Text of the Old Testament, Erdmans pag. 27. 
 

Durante varios siglos después de la conquista de Babilonia 
por los musulmanes, ésta continuó siendo el centro de los 
estudios rabínicos… El contacto con los eruditos árabes sirvió 
en alguna medida como un nuevo estímulo, y así los siglos IX 
y X vieron el principio del estudio filológico y gramático de la 
literatura hebrea. Fue Hai Gaon quien escribió el comentario 
más antiguo que existe sobre el Mishnah… Se ocupa casi por 
completo de los problemas lingüísticos y en su búsqueda de 
las derivaciones de palabras desconocidas se apoya 
grandemente en la lengua árabe. 

H.Danby (trans), The Mishah, Introduction, pag. xxviii-xxix.  
 

Manteniendo el texto consonantal podemos cambiar su 
significado a través de la vocalización y de la puntuación. Y eso es 
lo que ha sucedido con los manuscritos del Antiguo Testamento. La 
crítica bíblica ha clasificado sus errores en auditivos, visuales, 
exegéticos y deliberados. Un error en la vocalización nos puede 
llevar a confundir la partícula negativa “lo’” con la preposición “lo” 
que significa “a él”; o a leer “seguro” en vez de “hermano”; o 
“cuervo” en vez de “árabe”; o “le mataron” en vez de “mató”. La 
vocalización correcta depende del conocimiento “hablado” de la 
lengua. Las dudas acerca de la vocalización masorética de los 
textos bíblicos han existido desde el principio mismo de la crítica 
bíblica, si bien casi nunca han sido escuchadas. Un ejemplo de esta 
sordera académica es la que ha sufrido Kamal S. Salibi, gran 
conocedor de la lengua árabe y sus dialectos, y autor de The Bible 
Came from Arabia  y Secrets of the Bible People:  

 



187 
 

 Mucho más llamativo es el ejemplo de la llamada 
Alfarería de Lachish, encontrada en Tall al-Dawir, al sur de 
Palestina entre 1935 y 1938. Por lo general se acepta que 
estas piezas con inscripciones ofrecen una prueba 
“incuestionable” que Tall al-Duwair es el bíblico Lachish (lkys)̆. 
De hecho, no la ofrecen en absoluto, como lo demostraremos 
a continuación. 

La Alfarería de Tall al-Dawir, como se la debería llamar  
correctamente, contiene unos informes y quejas enviados por 
un tal Hoshaiah (hws ‘yhw), comandante del destacamento 
judío estacionado en un lugar sin especificar a su superior 
Yaosh (y’ws), a quien se dirige con la fórmula “mi señor”, y 
quien debía encontrarse en Tall al-Duwair si tenemos en 
cuenta que estos fragmentos se encontraron allí. Los eruditos 
bíblicos, como W.F. Albright, estaban convencidos de haber 
encontrado una clara mención del bíblico Lachish y del bíblico 
Azakah en el fragmento IV. Al mismo tiempo les parecía ver 
en el fragmento VI una “irrefutable” referencia a Jerusalén -la 
única hasta la fecha en una inscripción palestina.  

En el caso del fragmento IV esa suposición debería 
seriamente cuestionarse. Se ha mantenido hasta ahora la 
traducción: “Que sepa mi señor que estamos esperando las 
señales de Lachish…” De una traducción más cuidadosa 
resultaría un texto algo diferente: “Que sepa mi señor que 
estamos esperando los suministros de comida…” En el caso 
del fragmento VI, la lectura “Jerusalén” adolece de una 
flagrante falta de honestidad. En un fragmento -dañado para 
más datos- se pueden discernir las letras “slm”. Como palabra 
hebrea puede tener diferentes significados: “una chispa”, 
“paz”, “buena salud”, “acuerdo”, “totalidad” o “recompensa”.  
Puede ser también el saludo -shālōm, o algún nombre 
personal o toponímico. Nada, en cambio, justifica la lectura 
de “slm” como “Jerusalén”. 

 

Salibi refuta la traducción oficial y analiza a continuación todas 
las frases mencionadas, palabra por palabra. Citaremos, a modo de 
ejemplo, tres instantes de su refutación: 

 



188 
 

1- No aceptamos que “lks” se deba leer como una sola 
palabra, concluyendo a continuación que se trata del nombre 
bíblico Lachish (lkys)̆. Si se lee “lks” como “l-ks”, con la “l” 
inicial como preposición, el significado será “a la comida”. Si 
“ks” se interpreta como un sustantivo derivado de “ksh”, 
significará “estar lleno, satisfecho de comida” -comparar con 
el árabe kš’, arrancar mordiendo. 

2- Nos parece incorrecto asumir que “smrm”, como plural 
de “smr”, signifique “observando”; también podría significar 
“esperando”. 

3- Tampoco nos parece correcto afirmar que “azekah” 
(‘zqh) solamente pueda referirse a la ciudad bíblica del mismo 
nombre. En este contexto es más plausible entenderlo como 
nombre personal. 

 

Así pues, Salibi descarta cualquier posible asunción de que el 
fragmento VI, muy dañado, hable de Jerusalén. Lo que queda 
legible de la inscripción es: ‘dny hl’ tktb’… kt’swz kz’t… slm. Una 
traducción más objetiva de esta frase, si es que fue una frase en el 
original completo, sería: “Mi señor… ¿no escribirá?... lo hace 
pues… slm.” La traducción oficial, en cambio, rellena los espacios 
vacíos de forma arbitraria para justificar que las tres consonantes 
finales -“slm”  forman parte de la palabra “yrwšlym” (Jerusalén).  

 

La traducción, una vez más de Albright, es 
descaradamente dogmática: “(Ahora) mi señor, no les va a 
escribir, diciendo: ¿Por qué lo hacéis a Jerusalén?” Ni siquiera 
indica correctamente las interpolaciones del traductor. Es un 
hecho que ni este fragmento ni ninguna de la inscripciones 
“hebreas” descubiertas hasta ahora en Palestina hacen la 
menor referencia a Jerusalén o a cualquier personaje o lugar 
bíblicos.” 

Kamal Salibi, The Bible Came from Arabia, pag. 65-67 
 

El dogmatismo de los investigadores bíblicos responde al 
intento desesperado de hacer pasar un texto que es el producto de 
un trabajo de adivinación por las Palabras del Altísimo reveladas a 
Musa (a.s) y a los Profetas posteriores a él -un texto del siglo X 



189 
 

vocalizado cuando la lengua en la que estaba escrito se había 
dejado de hablar hacía más de mil años. 

Lo que realmente cuenta a la hora de poder leer y pronunciar 
un texto es la lengua hablada, no el alfabeto en el que está escrito. 
La lengua turca se escribía con caracteres árabes hasta que Ataturk 
introdujo el alfabeto latino. De esta forma se perdió gran parte del 
legado cultural del pueblo turco, pero oralmente se mantuvo la 
misma lengua. El caso “hebreo” fue el contrario -se mantuvo el 
alfabeto, pero se dejó de hablar, de modo que las consonantes 
escritas no permitían deducir las vocales correctas ni la 
pronunciación ni la entonación. El trabajo, no obstante, pudo 
llevarse a cabo, a pesar de los muchos errores y cambios 
intencionados que introdujeron los masoretas, por tratarse de un 
dialecto siriaco -una variante del árabe faṣih.  

 El muñeco ponía paz donde los críticos ponían guerra y nos 
recordaba que lo importante es el mensaje, la clara asunción de 
que el pueblo judío era y es el elegido. 

 
 
10. LAS CORRIENTES SUBTERRÁNEAS Y EL PATRÓN INTERPRETATIVO DE LA 

HISTORIA 

 

El edificio laico se iba construyendo con falsificaciones que 
fácilmente eran aceptadas debido a la ignorancia o a la confluencia 
de intereses. Sin embargo, la buena marcha con la que los judíos 
edificaban el templo de su religión atea sufrió una ralentización al 
encontrarse con un hecho insólito que seguramente no esperaban 
-la llegada del Islam a la Europa meridional a través del Norte de 
África. Con él llegaba un sistema completo basado en un 
conocimiento revelado que corregía las adulteraciones que se 
habían ido introduciendo en el Relato Profético a lo largo de los 
siglos; restablecía la Unicidad de Allah e instituía la Ley que le 
había sido revelada al Último Profeta -Muhammad (s.a.s), por el 
que tanto habían preguntado a Isa (a.s) y a Yahia (a.s.), y que con 
tanta ansiedad esperaban los judíos de Medina. Este Nuevo 
Cántico, de hecho el último, entonaba la canción de la libertad. 



190 
 

Liberaba al hombre de la ignorancia y le recordaba su deber de 
investigar, de observar y de analizar, guiándose con el gran libro de 
la creación.   

En pocos decenios la luz que emanaba de al-Ándalus sería la 
única que iluminaría a Occidente, a Europa entera. Se había 
establecido un puente invisible desde Bagdad hasta al-Ándalus, 
por el que circulaban los más sorprendentes hallazgos científicos y 
las más refinadas estructuras sociales que el atrasado Occidente 
pudiera imaginar.  

Sin embargo, no vamos a caer en la trampa de pensar que la 
fiṭrah se sustenta en la sofisticación, pues esta característica es 
propia de la cultura y lleva al hombre a desear vivir en este mundo 
la felicidad que es propia del Otro. La fiṭrah nos habla de esfuerzo, 
de lucha, de sacrificio, de entrega -valores todos ellos propios del 
guerrero que combate con la espada, con el estudio y con la 
adoración. Hay una historia que celebra el “progreso” y todo 
aquello que sirva para establecer el paraíso terrenal. Es la historia 
que interesa a la cultura -los grandes palacios, los magníficos 
coliseos,  los teatros… Pero la fiṭrah prefiere otra historia: 

 

Tarik volvió a Córdoba y se estableció en ella, después que 
se hubo adentrado en el país de los cristianos (Rum). Llegó en 
su incursión hasta que dio con un pueblo que era como las 
bestias y las fieras; hasta que a la gente se le hizo largo el 
viaje y sus cuerpos estuvieron exhaustos por la larga e 
incesante marcha. Ellos entonces le dijeron: “¿Acaso no estás 
satisfecho con lo que Allah te ha favorecido?” Él sonrió y 
contestó: “¡Por Allah! Si me ayudaseis, llegaría con vosotros 
hasta hacer alto a las puertas de Roma o a las de 
Constantinopla la magna, y las conquistaría con el permiso de 
Allah, pero puesto que ya os habéis cansado y hastiado, 
¡volvamos!”  

Ibn al-Kardabus, Historia de al-Ándalus, ed. Akal, p. 65 
 

Apenas hacía unos meses que había comenzado la conquista 
de la Península Ibérica y de gran parte del sur de Francia cuando ya 
vemos en la actitud del ejército musulmán el germen de su caída y 



191 
 

destrucción. La fiṭrah nos recuerda constantemente lo mismo que 
la inscripción que el califa Marwan II hizo gravar en su sello: 
“Recuerda la muerte, ¡Oh negligente!” 

Pero la muerte iba a ser pronto olvidada y al-Ándalus iba a 
convertirse en un paraíso de tolerancia religiosa en el que se 
establecería la magia, el esoterismo, la alquimia, la astrología y el 
chamanismo venidos del Lejano Oriente, de Persia y Arabia; y todo 
ese conocimiento, junto con el de los Libros Revelados, era 
compartido no sólo por judíos, cristianos y musulmanes, sino 
también por gnósticos que eran invitados a formar parte de sus 
debates. Al-Ándalus fue el crisol donde se fraguaría el siguiente 
pilar que los judíos añadirían a su templo; y así nos lo hace saber 
Wolfram von Eschenbach cuando habla del Grial en su obra 
Percival:   

 

Este conocidísimo maestro, llamado Kiot, habría 
encontrado en Toledo la leyenda del Grial en lengua árabe 
entre unos manuscritos abandonados. En ese manuscrito se 
narra que un árabe llamado Flegetanis, famoso por su saber, 
físico y sabio en ciencias cosmológicas, descendiente de 
Salomón -ya que sus padres pertenecían a una familia de 
Israil- fue quien escribió la leyenda del Grial. 

 

En esta descripción de Eschenbach vemos los tres elementos 
que constituían la base social, filosófica y religiosa de al-Ándalus. 
Flegatanis escribe en árabe, como referencia al Islam; es hijo de 
una familia israelita; y el manuscrito en el que se habla del Grial se 
habría encontrado en Toledo -la que fuera otrora capital de la 
cristiandad. Al mismo tiempo, quien nos da noticia de todo ello es 
un tal Guiot -o Guyot- de Provins, posiblemente originario de 
Cataluña, a quien encontramos en la corte de María de 
Champagne en la misma época en la que en ella servía Chrétien de 
Troyes -el primero en tratar la historia del Grial. Según algunas 
crónicas, llegó hasta la corte de Federico Barbarroja; más tarde se 
hizo monje pasando por varias órdenes y escribió la famosa Bible 
Guiot, en la que critica las costumbres de su siglo y elogia 



192 
 

grandemente a los caballeros Templarios, lo que muestra que muy 
posiblemente se tratase de un gnóstico como símbolo de la 
corriente laica que, tomando todo ese conocimiento que había en 
al-Ándalus, tratará de fundamentar una nueva religión y un nuevo 
poder basado en la concepción chamánica de la existencia. 
Brotaba, así, el primer germen de la masonería. 

Mas ¿por qué conformarse con el aprovisionamiento de aguas 
embarradas cuando el nacedero de ese gran río de conocimiento 
les llamaba con sus murmullos desde Oriente? ¿No sería mejor ir a 
la fuente, a los textos originales, a las transmisiones aún vivas en 
aquellos lejanos territorios? Nacen así las cruzadas como una 
nueva oportunidad de establecer un dominio al otro lado del 
Mediterráneo, desde el que poder, más tarde, ir avanzando hacia 
el poniente hasta tomar Europa entera. De esta forma, se abren 
dos frentes -el de la adquisición de conocimiento, de libros, de 
mapas, de fórmulas matemáticas, de cálculos astronómicos… de 
secretos más allá de la pobre y desnutrida imaginación europea; y 
el de un poder militar capaz de respaldar con la espada el proyecto 
de dominación judeo-masónico. En este sentido habría que 
entender la creación de las “Órdenes de Caballería”, 
especialmente de los Templarios. Y no vamos a decir que las cosas 
fueran mal en un primer momento. Tras la debacle que sufre la 
primera cruzada liderada por Pedro el Ermitaño, pronto los 
cruzados se asentarán en el litoral mediterráneo desde Líbano a 
Jordania, pasando por Siria; conquistan a sangre y fuego Jerusalén 
y fase a fase van adquiriendo una clara idea de las doctrinas 
ortodoxas islámicas, cristianas orientales y judías, así como de las 
esotéricas, especialmente la cábala y el sufismo, y de otros grupos 
que podríamos denominar, en el mejor de los casos, como 
heterodoxos. Sin embargo, el encuentro más decisivo será con los 
ismaelitas, verdaderos instructores de los Templarios.  

La derrota final que sufren los cruzados frustra algunas 
expectativas, pero deja intacto el proyecto de tomar al asalto una 
Europa pobre e ignorante con la ayuda de las ahora bien instruidas 
órdenes de caballería. Es innegable que uno de los misterios más 



193 
 

fascinantes de la historia europea es el de los Templarios. Y sin 
embargo, en su aparición, en sus actividades y en su, para muchos 
historiadores, trágico e incomprensible final se encuentra una de 
las claves para entender el obsesivo proyecto judío de construir un 
poder laico planetario. 

Según el historiador franco Guillermo de Tiro, la Orden de los 
Pobres Caballeros de Cristo y el Templo de Salomón se fundó en 
1118 por un tal Hugues de Payen; al parecer un noble de la región 
de la Champagne, vasallo del conde de la misma. Un buen día, 
Hugues y ocho de sus camaradas se presentaron en el palacio de 
Balduino I, rey de Jerusalén, con la estrafalaria propuesta de 
formar una fuerza de choque que les permitiera velar por la 
seguridad de caminos y carreteras y, de muy especial manera, por 
la de los peregrinos que venían a tierra santa. Decimos 
“estrafalaria” porque uno no puede por menos de preguntarse 
cómo ocho hombres, por muy diestros que fuesen con las armas, 
podían proteger los numerosos caminos que recorrían Oriente 
Medio, así como a los peregrinos que los transitaban. Sin embargo, 
según el cronista franco, Balduino los recibió con la mayor 
cordialidad y lo mismo hizo el patriarca de Jerusalén, líder religioso 
del nuevo reino y emisario especial del papa. Y no sólo hubo 
cordialidad, sino que el rey puso toda un ala de su palacio a 
disposición de los caballeros. Más sorprendente aún es el hecho de 
que durante los nueve años siguientes los nueve caballeros no 
permitiesen que nadie más entrase en la orden. Miguel el Sirio (m. 
1199) da otra versión de los hechos, afirmando que en esos 
primeros años la Orden habría alcanzado el número de treinta 
caballeros. Suponiendo que este dato estuviese más acorde con la 
realidad, sigue siendo totalmente inverosímil que treinta hombres 
pudieran proteger aquellas tierras. Sin embargo, todos los 
historiadores coinciden en que Hugues de Payen fue 
entusiastamente recibido por los poderes políticos y religiosos de 
Jerusalén.  

El objetivo de los Templarios no podía ser el de proteger a los 
peregrinos -en primer lugar porque el problema de su seguridad 



194 
 

nunca existió. Da la sensación, cuando leemos a los historiadores 
occidentales, que por Oriente Medio corrían ríos de peregrinos 
venidos de toda Europa. Podía tratarse, en el mejor de los casos, 
de algunos nobles acompañados de sus vasallos que hacían ese 
viaje una vez en la vida. ¿Cómo podrían los europeos de aquel 
tiempo -pobres campesinos, iletrados en su mayoría, 
desempleados o mercenarios al servicio de algún señor- 
interesarse por realizar tan largo, difícil y costoso viaje? ¿Con qué 
medios? ¿Había realmente una religiosidad en la gente tan fuerte 
como para incitarles a tamaña aventura? Si, por otro lado, se 
trataba de proteger a los cristianos de Oriente, la toma de 
Jerusalén en 1099 puso claramente de manifiesto que la intención 
de los cruzados estaba exenta de cualquier sentimiento de 
hermandad. Los asesinaron como asesinaron a judíos y 
musulmanes; les robaron sus propiedades y torturaron a muchos 
de sus obispos para que les entregasen las reliquias que poseían. 

 

Los jefes francos celebran su triunfo con una matanza 
indescriptible y luego saquean salvajemente la ciudad que 
dicen venerar. 

Ibn al-Atir escribe: “Mataron a mucha gente. A los judíos 
los reunieron en su sinagoga y allí los quemaron vivos los 
frany.” 

No se salvan ni sus propios correligionarios. Una de la 
primeras medidas que toman los frany es la de expulsar de la 
iglesia del Santo Sepulcro a todos los sacerdotes de los ritos 
orientales –griegos, georgianos, armenios, coptos y sirios- 
que oficiaban en ella conjuntamente en virtud de una antigua 
tradición que habían respetado hasta entonces todos los 
conquistadores. Estupefactos ante aquel fanatismo, los 
responsables de las comunidades cristianas orientales 
deciden resistir. Se niegan a revelar al ocupante el lugar en el 
que han ocultado la “verdadera” cruz en que “murió” Cristo. 
Pero los invasores no se dejan impresionar en absoluto. 
Detienen a los sacerdotes que tienen la custodia de la cruz, y 
los torturan hasta que les arrebatan el secreto y consiguen 



195 
 

quitarles por la fuerza a los cristianos la más valiosa de sus 
reliquias. 

Amin Maalouf, Las cruzadas vistas por los árabes. Alianza editorial, 1999. 
 

La populación fue pasada a cuchillo por los frany, quienes 
saquearon la ciudad durante una semana. En la mezquita al-
Aqsa los francos degollaron a más de 70.000 personas, entre 
ellos había un gran número de imams, ‘ulamah y de otra 
gente piadosa que se habían recluido en el Sagrado recinto. 

Ibn al-Athir,  Kamil at-Tawarij - Los frany conquistan Jerusalén, X, 193-95 
 

Todas sus expectativas de formar una sola iglesia capaz de 
contener la diversidad de las distintas congregaciones de Oriente y 
Occidente fueron cercenadas por el brutal y despótico liderazgo de 
la Iglesia latina, que daba a sus hermanas “heterodoxas” como 
única opción la de abandonar sus “peculiaridades” y entrar sin 
paliativos en la poderosa Roma.  

 

El camino a la unidad resultó imposible. Los ortodoxos se 
sentían resentidos al darse cuenta de que, a pesar de la 
retórica de ser una misma iglesia, tendrían que ceder para 
unirse a la iglesia latina, para que les tomasen seriamente 
como iguales. Los ortodoxos se sentían desilusionados. 
Finalmente su desencanto se manifestó abriendo las puertas 
de Jerusalén a los Ayubis en 1187. Habían optado por la 
liberación. 

Lucy-Anne Hunt, The Christian Heritage in the Holy Land.  
Scorpion Cavendish, 1995. 

 

A todo ello habría que añadir de nuevo la imposibilidad de que 
nueve o treinta caballeros pudieran acometer semejante empresa. 
De hecho, Fulk de Chartres, historiador oficial al servicio del rey, y 
que escribía durante los años en los que supuestamente se fundó 
la Orden, no nombra a Hugues de Payen ni a sus compañeros ni 
nada relacionado con las supuestas actividades de los caballeros 
templarios. No existen testimonios en ninguna parte de que 
hicieran algo para proteger a los peregrinos. De nuevo, esta 
información contrasta con el hecho de que en el corto plazo de un 



196 
 

decenio su fama se extendiera por toda Europa. San Bernardo, 
principal portavoz de la cristiandad en aquel tiempo, publica un 
opúsculo titulado En alabanza de la nueva orden de caballería, en 
el que declara que los Templarios representan el máximo 
exponente de los valores cristianos.  

En 1127 la mayoría de los nueve caballeros regresaron a 
Europa, donde se les recibió con una calurosa, vehemente y 
desproporcionada bienvenida, en gran parte debida al trabajo 
apologético de san Bernardo. En enero de 1128 se convocó un 
concilio eclesiástico en Troyes, sede de la corte del conde de la 
Champagne, inspirado en las propuestas de san Bernardo. En dicho 
concilio los Templarios fueron reconocidos oficialmente como 
orden religiosa militar. Por su parte, Hugues de Payen recibió el 
título de Gran Maestre. A partir de ahora él y sus compañeros se 
convertirían en monjes guerreros, en la milicia de Cristo -como se 
les llamó en aquel tiempo. Y será de nuevo san Bernardo quien 
redacte la regla de conducta de los Templarios, según la cual éstos 
deberán hacer votos de pobreza, castidad y obediencia. Sin 
embargo, el paso decisivo se dará en 1139, cuando el papa 
Inocencio II -protegido de san Bernardo- promulgue una bula 
según la cual los Templarios no deberán lealtad a ningún poder 
secular o eclesiástico, excepto al del papa. Con la bula de Inocencio 
II, los Templarios pasaron a ser, de facto, un imperio 
independiente. Apenas un año después del concilio de Troyes la 
Orden poseía vastos territorios en Francia, Inglaterra, Escocia, 
Flandes, España y Portugal. Diez años más tarde se añadirían a 
éstos territorios enormes fincas en Italia, Austria, Hungría y gran 
parte de Oriente Medio. 

Cien años después de su fundación los Templarios ejercían 
una influencia diplomática y política al más alto nivel entre nobles 
y monarcas a lo largo y ancho del mundo occidental y de tierra 
santa. Hay crónicas árabes de aquel tiempo sobre los tratados que 
suscribió la Orden con diferentes emires musulmanes, en los que 
se establecían las zonas de influencia de unos y otros. Sin 
embargo, este hecho nada tiene que ver con la visión de vasallaje 



197 
 

que han pretendido dar ciertos historiadores europeos, llegando 
incluso a decir que los ismaelitas y otros grupos afines rendían 
tributo a los Templarios y estaban, en algunos casos, a su servicio. 
Nada más lejos de la realidad. En primer lugar, fue la secta 
ismaelita de los asesinos la que les enseñó cómo devenir una 
organización robustamente jerarquizada. Fueron ellos los que 
dieron forma a las órdenes de caballería, a sus votos y reglas. ¿De 
dónde, pues, han sacado los cronistas estos rumores? De una mala 
interpretación de las fuentes árabes. Según éstas -Francesco 
Gabrieli, Storici Arabi delle Crociate- cuando un nutrido número de 
miembros de la secta ismaelita la fueron abandonando y se fueron 
asentando fuera de sus fortalezas, quedaron sin protección y a 
merced de cualquier grupo armado que quisiera robarles sus 
cosechas u otros bienes. Por ello, hicieron pactos de no agresión -
por ejemplo, con los Templarios- a cambio del pago de tributos.  

Hemos hablado de su enorme influencia diplomática y política, 
pero no menor era su poder económico. Hacía tiempo que los 
musulmanes utilizaban los pagarés como medio de 
internacionalizar los pagos de sus transacciones comerciales. 
Habían creado todo un sistema “bancario” de transferencias, 
depósitos y garantías totalmente desconocido en Europa. Y será 
esto, y muchos otros “adelantos” sociales y mercantiles, lo que 
implanten los Templarios en todo Occidente. Su red económica va 
a controlar la mayor parte de los puertos y rutas comerciales de la 
Europa occidental; van a organizar administrativamente los 
territorios europeos hasta erigirse en un macro estado paralelo 
capaz ya de dirigir, de facto, la política de los monarcas y de la 
Iglesia. El “misterio” de los Templarios responde más a una 
fabricación histórica que a una realidad que se ha tratado de 
presentar como fabulosa y mítica.  

Veamos ahora qué se intenta ocultar con dicha fabricación. En 
primer lugar, ya hemos visto la absoluta imposibilidad de que el 
objetivo y finalidad de la Orden fuese militar o de proteger a los 
peregrinos en tierra santa. Lo que Hugues de Payen presentó al rey 
de Jerusalén no pudo ser el proyecto de crear un “ejército de 



198 
 

salvación” capaz de asegurar las rutas que atravesaban desiertos y 
desfiladeros… y conectaban pueblos y ciudades. Si alguien hubiera 
ido con esa propuesta, con la propuesta de que nueve personas se 
iban a encargar de semejante tarea, el rey, por muy estúpido que 
hubiese sido -y quizás no era éste el caso de Balduino- habría 
tomado a burla su plan y muy probablemente le habría 
encarcelado o deportado de vuelta a Europa. La misión de Hugues 
era muy distinta y así lo entendió el rey. Tampoco parece 
razonable hablar de una orden monástica basada en los votos de 
pobreza, obediencia y castidad. Ya en vida de Hugues de Payen la 
orden contaba con más propiedades y bienes que cualquier 
monarca europeo; vivían sus miembros en espléndidos castillos o 
en imponentes monasterios. Por otro lado, la bula promulgada por 
Inocencio II eximía a la Orden de toda obediencia a las autoridades 
civiles o eclesiásticas. En cuanto a la castidad, si bien carece de 
importancia para el caso que nos ocupa, una de las acusaciones 
que se vertió sobre los “monjes guerreros” fue la de practicar la 
homosexualidad.  

El otro aspecto insostenible en la historia de los Templarios es 
el de su carácter guerrero. Según las reglas de la Orden, ningún 
caballero templario podía caer prisionero, ya que éstos debían 
luchar hasta la muerte. Sin embargo, su historia militar, fuera de la 
mítica fabricada en torno a su valor y destreza, muestra a unos 
soldados que en nada se distinguían de cualquier otro. 

 

En la mañana del lunes del 17 de Rabi’ II, dos días después 
de la victoria, el sultán localizó a los Templarios y 
Hospitalarios que habían sido capturados y dijo: “Purificaré la 
tierra de estas dos razas impuras”. Ofreció 50 dinares a cada 
hombre que hubiera hecho prisionero a uno de ellos y 
enseguida los soldados trajeron a más de 100. Mandó 
decapitarlos prefiriendo darles muerte antes que hacerles 
prisioneros. 

‘Imād ad-Dīn, al-Fath al-qussi fi al-fath al-qudsi –  
El sultán Salahuddīn y su ejército penetran en territorio franky, 18-29. 

 



199 
 

La imagen no puede ser más patética -al menos 100 temibles 
guerreros dispuestos a morir antes que rendirse han sido hechos 
prisioneros por soldados regulares y llevados de un sitio para otro 
hasta que son, finalmente, decapitados. Hay decenas de crónicas 
en las que se cuenta cómo estos “invencibles” caballeros eran 
capturados o masacrados en el campo de batalla. No menos 
patética o, al menos, sorprendente, será su detención en 1307 por 
orden de Felipe IV. Serán detenidos en sus casas, sacados de la 
cama por alguaciles que podían haber ido acompañados, en el 
mejor de los casos, de un reducido número de soldados. No se 
trata de un caso particular -todos, el Gran Maestre Jacques de 
Molay incluido, fueron apresados de la misma forma, sin que 
ninguno de estos aguerridos monjes ofreciera la menor resistencia. 

La conclusión final parece obvia -ni fueron a tierra santa a 
proteger a los peregrinos ni fueron nunca una orden militar. ¿Cuál 
entonces fue su objetivo? ¿Qué se ha tratado de ocultar tras el 
secretismo y la mitificación de la Orden de los Templarios? Hay 
preguntas que exigen, si queremos contestarlas con un mínimo de 
rigor, el estudio de una buena parte de la historia; y sin duda 
alguna las que acabamos de enunciar pertenecen a este grupo. En 
el caso que nos ocupa tendremos que retroceder hasta llegar al 
Centro y seguir, a grandes rasgos, las ondas expansivas que se 
originaron de él. 

Si logramos salirnos del irracional esquema con el que los 
investigadores europeos han tratado de explicar la historia, 
entenderemos no sólo el episodio de las cruzadas y de la Orden de 
los Templarios, sino cualquier otro al que nos acerquemos con un 
patrón interpretativo basado en el Centro originario. En su 
esquema las civilizaciones, las lenguas, las religiones, las técnicas… 
aparecen como por generación espontánea, aquí y allá, y de la 
misma forma desaparecen. Primero se pensó en Egipto como cuna 
de la civilización; después se rechazó tal hipótesis y se prefirió la de 
Mesopotamia… y todo surge de la nada, como un árbol frondoso 
que hubiera crecido sin semilla. ¿Acaso pudo haberse originado el 
lenguaje como la ocurrencia de un individuo o de un grupo? El 



200 
 

propio Rousseau rechaza esta posibilidad al convenir que una 
lengua se crea por consenso de la comunidad que ha decidido 
establecerla, necesitando a su vez para ello de una lengua con la 
que poder consensuarla. Esta simple pero irresoluble contradicción 
nos lleva al hecho de que el lenguaje, como por otra parte el 
alfabeto, ha tenido que ser dado al hombre por un agente externo 
encargado de enseñarle el conocimiento básico de todas las 
ciencias. Sin embargo, en su negligente visión interpretativa de la 
historia Occidente prefiere relegar el origen de los fenómenos a un 
pasado irrelevante o mítico. 

El verdadero esquema del que nos da cuenta el Qur’an es muy 
distinto. En primer lugar, tenemos que hablar de un Centro, de un 
lugar donde vivió la última versión humana -el insan- a quien Allah 
el Altísimo insufló parte de Su Ruh y le dio la vista, el oído y el 
corazón, es decir, la consciencia, la comprensión y las capacidades 
cognoscitivas. Este hombre completo pobló la zona que podríamos 
delimitar entre el Nayd, la cadena montañosa del Asir y el 
Hadhramaut -en el actual Yemen. Allí vivió y se comunicó con sus 
semejantes gracias a la lengua que le enseñaron los ángeles -el 
árabe fuṣhā- compuesta de 28 sonidos (algunos de los cuales no 
existen en ningún otro idioma), representados por 28 letras. De 
esta lengua original surgieron el siriaco y el fenicio -nombres 
arbitrarios que utilizamos como una mera referencia. El siriaco se 
extendería hacia el este y daría origen a las lenguas que podemos 
denominar orientales, el persa incluido. Por su parte, el fenicio se 
extendió hacia el occidente, hecho éste que ha quedado reflejado 
en la propia mitología griega, según la cual el príncipe sirio Ceres 
fue quien llevó el alfabeto al Peloponeso. Obviamente, con el 
transcurso de los milenios estas lenguas se ramificarán casi hasta 
el infinito, mezclándose e influenciándose unas a otras. Sin 
embargo, y a pesar de este fenómeno lógico e inevitable, todavía 
hoy podemos rastrear el origen de muchas palabras de la lengua 
que elijamos hasta llegar al árabe fuṣhā. Uno de los mejores 
trabajos a este respecto es el del investigador y lingüista sirio 
Ahmad Daud. En su libro Al-Markez -el Centro, rastrea las 



201 
 

derivaciones y los cambios consonantales que se han ido 
produciendo en las primeras lenguas desgajadas del árabe fuṣhā.  

Este hombre completo, el insan, no sólo recibió el lenguaje y 
la escritura, sino también la guía a través de ángeles y más tarde a 
partir de Nuh, de Profetas, portadores de la hikmah -sabiduría 
aplicada- y de los Libros Revelados. Este sistema no ha dejado de 
guiar y de enseñar al hombre desde Adam (a.s) hasta Muhammad 
(s.a.s).  

Dentro de la corriente profética uno de los momentos más 
cruciales lo representa Ibrahim (a.s), quien restaura el hayy y el 
tawhid, y con quien Allah el Altísimo establece un pacto por el cual 
toda la Profecía saldrá de su casa. Este hecho es transcendental. En 
los manuscritos del Qumran encontramos una de las claves más 
importantes y decisivas a la hora de construir el patrón 
interpretativo de la historia: 

 

… Y los hijos de Ṣādoq, que han asegurado la custodia de 

Mi santuario, mientras que los Banu Israil se han alejado 

muy lejos de Mí. 
Les écrits esséniens découverts près de la mer Morte – les écrits de Damas.  

André Dupont-Sommer. Editions Payot, 2010; pag 151. 
 

En la tradición judaica Ṣādoq reviste una importancia 
excepcional a pesar de que todos los investigadores bíblicos 
admiten desconocer la verdadera identidad de este personaje. Sin 
embargo, si diéramos este texto a un nativo de lengua árabe o a 
una persona con amplios conocimientos de esta lengua, enseguida 
concluirían que Ṣādoq es una corrupción de Ṣādiq, “el veraz”, 
calificativo que Allah el Altísimo reserva exclusivamente para 
Ismail; ningún otro Profeta ha sido nombrado por el Todopoderoso 
con este sobrenombre: 

 

Y menciona en el Libro a Ismail, en verdad que fue - ṣādiq صادِق- 

veraz en su cumplimiento del Pacto; y fue Mensajero y Profeta. 
Qur’an 19:54 

 



202 
 

Es cierto que en la misma surah, en la aleya 55, se habla de 
Idris en los mismos términos, pero la forma que en este caso utiliza 
el Altísimo es “ṣid-diq”. El significado es muy parecido -si bien 
denota, sobre todo, integridad- pero la forma gramatical es 
diferente; la forma “ṣādiq” sólo se utiliza para designar a Ismail. 
Esta es la verdadera identidad de Ṣādoq, otro enigma desvelado 
por el Qur’an.  

En el texto que acabamos de citar, perteneciente a “los 
Escritos de Damasco”, vemos la secuencia básica sobre la que se va 
a montar la historia -Ismail se queda junto al Santuario (la Ka’bah), 
protegiéndolo y velando para que el tawhid y el hayy no se olviden 
ni tergiversen. Y ahí han permanecido los vástagos del ṣādiq hasta 
la llegada del Profeta Muhammad (s.a.s), descendiente de Ibrahim 
vía Ismail. En cambio, los Banu Israil, se alejaron y se 
desperdigaron por todo el mundo, por el este y el oeste, hasta los 
últimos confines de la Tierra. Pero lo que los judíos llevaban en sus 
alforjas no era -en muchas ocasiones- el tawhid y la hermandad, 
sino la rebeldía. 

 

Y en verdad que enviamos a Nuh y a Ibrahim y pusimos en su 
descendencia la Profecía y el Libro. Entre ellos los hay que están 

guiados, pero la mayoría son rebeldes. 
Qur’an 57:26 

 

Otro momento crucial en esta expansión judía será el del 
reinado del Profeta Suleyman (a.s), artífice del mayor imperio que 
haya existido jamás. 

 

Y pusimos a prueba a Suleyman, y echamos un cuerpo en su 
trono; después se volvió arrepentido. Dijo: Señor mío, 

perdóname y concédeme un reino que nadie más pueda tener 
después de mí; en verdad que das sin cesar. Y le subordinamos el 
viento que corría, bajo su mandato, sin esfuerzo a donde era su 
objetivo. Y los shayatin, toda clase de albañiles y buceadores. 

Y otros encadenados a yugos. 
Qur’an 38:34-38 

 



203 
 

En este sentido, nos parece acertada la interpretación de 
Wadell con respecto al periodo de Sargón el Grande (hacia 3500-
4000 a.C.), primer rey de los sumerios, y que nosotros hacemos 
coincidir con Daud; y a Manis, su hijo, con Suleyman. Hay una clara 
correspondencia de nombres entre Manis y Menes, rey y 
unificador del Bajo y Alto Egipto. Más aún, ambos nombres evocan 
el de Manasyu, que aparece en la épica hindú. Curiosamente, el 
sufijo ”yu” significa en sánscrito ”unificador”, el mismo título que 
daban los egipcios a Menes. Y parecida semejanza encontramos 
entre estos nombres y el del mítico rey cretense, Minos.  

Si nos fijamos en la historia de estos reyes -todos ellos 
relegados a la leyenda durante siglos por los historiadores 
occidentales- veremos que siempre han estado asociados con el 
comienzo o, al menos, con un verdadero desarrollo de la 
civilización -Sargón el Grande y su hijo Manis en Mesopotamia; 
Menes en Egipto; Manasyu en La India y Minos en Grecia. Este 
hecho no debería sorprendernos si caemos en la cuenta de que 
estos cuatro nombres -Manis, Menes, Manasyu y Minos- hacen 
referencia a una misma persona, a Suleyman, a su grandioso 
imperio, basado en la civilización, en la Profecía y en la Ley divina. 
A pesar de la tradición hostil que Atenas ha dejado de Minos -un 
cretense que conquistó toda Grecia y cuya influencia se extendió 
allende los mares- en términos generales se le muestra como un 
poderoso y justo monarca, extrechamente ligado a la religión. Los 
cuatro centros originarios del imperio de Suleyman serían, pues, 
Mesopotamia, Egipto, La India y Grecia; y de estos centros se 
extenderán sus dominios y su civilización al resto del mundo. En 
este sentido se debería entender el título que los egipcios daban a 
Menes -El ojo de los cuatro rincones de la tierra. Será, pues, 
durante el reinado de Suleyman cuando los israelitas, los judíos, 
lleven a cabo otra gran emigración, llegando a Europa occidental y 
al resto del mundo. 

La pregnta clave que deberemos contestar antes de seguir con 
el relato es la de por qué los hijos de Ismail se quedaron junto al 



204 
 

Santuario, junto a la Ka’bah, mientras que los Banu Israil se 
alejaron de él. De nuevo, la respuesta está en el Qur’an: 

 

E hicimos que los Banu Israil cruzaran el mar hasta que llegaron a 
una gente entregada a la devoción de unos ídolos que tenían. 

Dijeron: ¡Oh Musa! Haznos un dios como los dioses  
que ellos tienen. Dijo: Realmente sois gente ignorante.  

Qur’an 7:138 
 

Los judíos se alejaron del Santuario para buscar otra forma de 
vida, una que les permitiera realizar sus deseos sin la vigilancia 
divina… pero sólo encontraron esclavitud y penalidades. Sin 
embargo, nunca ha dejado de ser ese su sueño, su quimera -
construir un imperio planetario sin Dios y sin Profetas… sin Ley, 
como el de esa gente que vieron al cruzar el mar o como el de 
Suleyman, quien tenía a sus órdenes yins y shayatines que 
trabajaban para él y le construían portentosas edificaciones. 

Este es el patrón interpretativo sin el cual no podremos 
entender las culturas, los pueblos, las lenguas… a los que se les han 
dado nombres aleatorios que nada tienen que ver con la realidad, 
pero que han servido para hacer de la historia un laberinto en el 
que nadie se atreve a entrar.  

Los Banu Israil, se alejaron del santuario “muy lejos”, llevando 
consigo la prodigiosa sabiduría profética, el tawhid, la hikmah y un 
conocimiento técnico desconocido en el resto del mundo. Durante 
milenios estos Banu Israil, los judíos, se fueron asentando en los 
cinco continentes, “controlando” los recursos naturales, que ellos 
sí sabían explotar, y desarrollando las técnicas que sus Profetas les 
habían ido enseñando -agricultura, pastoreo, alfarería, metalurgia, 
arquitectura… Son ellos los que originaron las culturas y no la 
generación espontánea. 

El reinado de Suleyman fue, pues, crucial en la historia no sólo 
del pueblo judío, sino de toda la humanidad, ya que a las 
numerosas técnicas recibidas de los Profetas y de los Libros 
Revelados se añadiría ahora la magia y “eso” que descendió del 
cielo.  



205 
 

 

Y seguían lo que decían los shayatines en los dominios de 
Suleyman. Pero no era Suleyman quien encubría la realidad, sino 

que eran los shayatines quienes la encubrían enseñando a los 
hombres la magia y lo que se había hecho descender en Bābil…  

Qur’an 2:101-102 
 

Las tribus judías se fueron extendiendo por los dominios de 
Suleyman, que abarcaban la tierra entera, en sucesivas oleadas a 
través de corrientes subterráneas, tres de las cuales aflorarán una 
y otra vez en el escenario europeo, llevando en sus lechos el Relato 
Profético y su sabiduría. Las denominaremos -la kinanita, la 
anatoliana y la cristiana, y todas ellas surgirán de Mesopotamia -
“Bābil”, como es designada en el Qur’an la tierra que constituía el 
centro del poder de Suleyman. Desde Bābil unas tribus judías se 
dirigirán hacia el oeste, llegando a Siria y a Líbano y mezclándose 
allí con los kinanitas. ¿Por qué les damos este nombre? En 
cualquier libro de historia se les llamará fenicios, un término que 
no significa nada ni designa a ningún pueblo, pero que se ha 
venido utilizando hasta hoy para encubrir su verdadera identidad. 
La Enciclopedia Británica admite que se desconoce el nombre con 
el que los fenicios se llamaban a sí mismos en su propia lengua, y 
apunta a la posibilidad de que fuese el de “Kena’ani”. La 
vocalización no parece correcta ya que en árabe no existe el 
sonido “e”; se trataría más bien de “i” como vemos en la forma en 
la que es vocalizado este nombre en akadio -Kinahna; a 
continuación, concluye que hace referencia a los “canaanites” -
cananeos en la transliteración española. Sin embargo, el pueblo 
cananeo solamente aparece en el Antiguo Testamento y en 
ninguna fuente más. Los akadios hablan de los Kinahna y los 
árabes de los Kinaniyun. Este hecho se debe a que, como ya hemos 
visto, la Biblia sigue siendo una referencia histórica incontestable, 
cuya información debe coincidir, “necesariamente”, con los 
hallazgos arqueológicos y las traducciones de los papiros, tablillas e 
inscripciones más antiguos. Pero en realidad, el término 
“canaanites” es una corrupción de “Kinani”; de la misma forma 



206 
 

que “canaan” lo es de “Kinan”; y éste era el nombre de uno de los 
hijos de Ismail, algunos de cuyos descendientes se irían 
desplazando hacia el norte desde el Hiyaz (Mekkah) y asentándose 
en lo que hoy es Siria y  Líbano. Por lo tanto, los mal llamados 
fenicios, los kinani o kinaniyun, no eran judíos sino árabes 
dedicados en un primer momento al comercio caravanero y más 
tarde marítimo a lo largo de las costas mediterráneas, llegando 
hasta el levante hispano. Hablaban un dialecto árabe al que se ha 
venido denominando fenicio -kinani sería mucho más preciso,  
cuyo alfabeto constaba en un principio de 26 letras que 
correspondían a 26 sonidos, dos menos que el alfabeto árabe 
fuṣha.  

Estos grupos judíos se mezclarán con sus primos kinani y les 
acompañarán en sus viajes comerciales a lo largo del 
mediterráneo, llevando el alfabeto y la lengua kinani a Grecia, 
norte de África e Hispania. Pasado un tiempo, sin embargo, 
cambiarán de trayectoria y en vez de volver a Oriente seguirán 
camino bordeando las costas españolas y remontando la cornisa 
atlántica se asentarán en Portugal y Galicia. Será a partir de este 
momento cuando podamos llamar a estas tribus judías -celtas. Su 
centro estará situado, precisamente, en la esquina noroeste de la 
antigua Hispania. Desde allí realizarán continuos viajes a Bretaña, 
Irlanda y Escocia, dando origen a una misma cultura. El exhaustivo 
estudio de José Ramón Onega en su libro Los judíos en el reino de 
Galicia sitúa la llegada de los “hebreos” a Galicia en el año 2000 
a.C. Nos parece más acertado asignar esta fecha a sus 
asentamientos en la zona galaico-portuguesa, pero sin duda que 
sus viajes por la cornisa atlántica debieron comenzar mucho antes. 
Y no se limitaron únicamente a la región norte, sino que 
descendieron por las costas africanas, asentándose también en lo 
que hoy es Marruecos y Mauritania. No debemos olvidar que las 
técnicas de navegación comenzaron a desarrollarse en el periodo 
subsiguiente a Nuh (a.s), y no es culpa de la historia si los europeos 
tardaron 20 mil años en aprender a utilizarlas. 

 



207 
 

Y los llevamos en una embarcación hecha de maderas  
encajadas con estopa. 

Qur’an 54:13 
 

Así se han calafateado tradicionalmente los barcos, untando 
estopa en brea o alquitrán -palabra árabe que describe la sustancia 
que resulta de la destilación de materias orgánicas, principalmente 
de maderas resinosas, y que a veces se mezclaba con pez que se 
obtenía de la trementina al verterla en agua fría después de haber 
extraído el aguarrás. 

 

Los árabes, mucho antes de Muhammad (s.a.s) ya eran 
grandes navegantes y mantenían relaciones comerciales, 
desde los tiempos más remotos, con las Indias. Hay evidencia 
de que en el primer siglo de esta era ya conocían la manera 
de guiarse en los mares. 

Sus barcos estaban construidos enteramente de madera y 
recubiertos de cuero; no había en ellos nada de hierro.  

George Lian. Os árabes antes da Renascença.  
Associaçao Brasileira de Escritores. Sao Paulo, 1946. 

 

La importante presencia del afluente celta, cuya influencia se 
trasladará más tarde a Escocia e Irlanda, perdurará hasta bien 
entrada la Edad Media, dando origen a una poderosa dinastía 
judeo-celta, cuyo primer gran rey será David I (1082-1153), hijo del 
rey escocés Malcolm III y de Margarita, llamada la “dama 
noruega”, una indicación de la influencia en las islas británicas del 
afluente danés-vikingo. De hecho, David permitirá e incluso 
favorecerá que en sus territorios se instalen nobles normandos e 
ingleses -en realidad vikingos que se han ido asentando en 
Inglaterra durante sus continuadas invasiones del país anglosajón. 
En cuanto que judío converso, intentará aprovechar sus buenas 
relaciones con Roma, lo que irá en detrimento de la Iglesia celta y 
de la concepción política y espiritual del pueblo escocés. Sin 
embargo, en 1297 emerge la figura de Robert Bruce, descendiente 
por línea directa del rey David I. En 1306, tras una larga lucha en la 
que uno a uno fue eliminando a todos sus oponentes, es coronado 



208 
 

rey de Escocia con el beneplácito y el incondicional apoyo del 
obispo de St Andrews, Lamberton, y del de Glasgow, Wishart. 
Ambos clérigos albergan el mismo sueño que Bruce -
independizarse de Inglaterra, separarse radicalmente de Roma y 
crear un reino celta, un reino como el que conocieron sus 
antepasados cuando moraban en Bābil bajo el reinado de Daud y 
Suleyman. El sueño de Bruce se desvanecerá ante una nobleza 
europea que se ha alineado, definitivamente, con la Iglesia 
católica, y cuyas espadas irán acallando las reivindicaciones de las 
otras denominaciones cristianas -también las de la celta. A su 
muerte, le sucederá su hijo David II y dejará en su testamento la 
súplica de que su corazón sea llevado a Jerusalén y enterrado en la 
Iglesia del Santo Sepulcro, como una forma simbólica de volver al 
Centro, al Santuario que construyera Ibrahim e Ismail, ahora 
olvidado por los judíos y erróneamente situado en Palestina. 

Sin embargo, el afluente celta no sólo llegará a la cornisa 
atlántica siguiendo la corriente kinani a través del Mediterráneo, 
sino también a través del Océano Atlántico. Ya hemos visto cómo 
uno de los centros de poder del Profeta Suleyman era La India, 
cuya influencia llegará a China y a las islas del Pacífico. El propio 
Suleyman, o sus ejércitos, o sus súbditos comerciantes viajarán por 
este océano llegando a Australia, y haciendo escalas en los 
diferentes archipiélagos dispersos por todo él arribarán a lo que 
hoy es Panamá, cuyo canal era entonces un estrecho natural que 
les permitía pasar rápidamente al Océano Atlántico, continuando 
viaje hasta llegar a la cornisa atlántica, especialmente a su parte 
galaico-portuguesa y a lo que hoy son las Islas Canarias. Los barcos 
que allí llegaban procedían, en última estancia, de Bābil. No sólo 
llevaban consigo el conocimiento profético, sino también yins y 
shayatines, expertos conocedores de muchas “ciencias”, capaces 
de actuar cada uno de ellos con la fuerza de miles de hombres.  

 

Dijo: ¡Mis nobles! ¿Cuál de vosotros me traerá su trono antes de 
que vengan a mí sometidos (musulmanes)? Dijo Ifrit que era uno 



209 
 

de los genios: Yo te lo traeré antes de que te levantes de tu 
asiento; tengo fuerza para ello y soy digno de confianza. 

Y dijo el que tenía conocimiento del Libro:  
Yo te lo traeré antes de que parpadees de nuevo.  

Y cuando lo vio instalado ante él, dijo: Esto es parte del Favor de 
mi Señor para probarme si soy agradecido o ingrato, y quien es 

agradecido sólo lo es para sí mismo, y quien es ingrato… 
Realmente mi Señor es el Rico, el Generoso. 

Qur’an 27:38-40 
 

¿Quién construyó las fabulosas pirámides que se yerguen 
majestuosas en Méjico y en Perú, semejantes a las de Arabia y a 
los templos escalonados de La India? ¿Quién les enseñó la 
escritura a los Mayas y a los Aztecas, y a escudriñar los cielos y a 
levantar calendarios? Todo ello haría que los habitantes de 
aquellas tierras sintieran, hace ahora seis mil años, una tremenda 
conmoción al entrar en contacto con la elevada civilización que 
traían esos “atlantes”. Pronto surgirán leyendas en las que se 
hablará de los portentos que realizaban esas gentes venidas de 
allende los mares hasta crear el mito de la “Atlántida” -un 
continente que nunca existió, pues en realidad se estaba haciendo 
referencia a América, el lugar de donde provenían los súbditos de 
Suleyman. En 1568 el explorador español Álvaro de Mendaña de 
Neira llegaba a las Islas Salomón situadas al este de Australia, en el 
meridiano 10, al sur del ecuador. No deja de sorprender que 
llevaran este nombre estando su emplazamiento a más de veinte 
mil kilómetros de Palestina, lugar donde según la tradición judeo-
cristiana residía el rey Suleyman. Sin embargo, según los rumores 
que llegaban al continente europeo, Álvaro de Mendaña no sólo 
habría descubierto oro en estas islas, sino también el lugar de 
donde el Profeta Suleyman obtenía todo tipo de metales para sus 
magníficas construcciones. La historia deja de ser inverosímil si le 
situamos en Bābil y damos a La India el papel de haber sido uno de 
los centros de influencia de su poder. No sólo de las Islas Salomón, 
sino de muchos otros lugares de la Tierra sus súbditos, sus 



210 
 

exploradores, sus yins y sus shayatines extraían metales preciosos 
y muchas otras riquezas del subsuelo y de los fondos marinos. En 
1595 este mismo explorador, Álvaro de Mendaña, divisó las Islas 
Marquesas, situadas en el meridiano 10, al norte del ecuador y al 
este de las islas Salomón -quizás representaran la última escala de 
las huestes de Suleyman antes de llegar al estrecho de Panamá. Y 
ese fue el objetivo del extraordinario viaje que en 1519 emprendió 
Magallanes desde el puerto de Sevilla –encontrar un lugar en el 
centro de América que le permitiera pasar de un océano a otro. 
¿Qué sentido habría tenido interesarse por un estrecho, el que 
más tarde llevaría su nombre, en Tierra de Fuego, al final del 
continente americano? La transmisión que había recibido era 
correcta, pero en su tiempo ya no había estrecho natural y el paso 
del Atlántico al Pacífico a través de América Central resultaba 
imposible.  

 Otros grupos judíos, siguiendo la corriente anatoliana, 
bordearon el Mar Negro y se ramificaron dando lugar a cuatro 
afluentes. Uno de ellos se desparramó por toda la región que hoy 
denominamos “los Balcanes”. Otro de los afluentes siguió hacia el 
Norte para después penetrar en Italia y asentarse en el país de 
Etruria, que abarcaba las zonas de la Toscana y Umbría. Estas 
tribus pasarán más tarde a llamarse “los etruscos”. Su procedencia 
era conocida desde la antigüedad, como queda de manifiesto en la 
obra de Herodoto, quien argumenta que los etruscos provenían de 
Anatolia e invadieron Etruria en 800 a.C. (una fecha muy tardía). El 
tercer afluente, el afluente godo, desembocará en las aguas del Rin 
y del Weser, dando lugar a dos poderosos subafluentes -el franco y 
el visigodo. Por último, el afluente danés discurrirá hacia el norte 
llegando a Escandinavia y dando lugar a las sagas vikingas, que tan 
decisivo papel han de jugar en la historia de Europa. La tercera 
corriente, la corriente cristiana, cierra el ciclo de las corrientes de 
Bābil. Las migraciones judías comenzaron con los Banu Israil y se 
extendieron durante todo el periodo profético hasta Isa, cuyos 
seguidores se bifurcarán en dos afluentes -el paulino, que pasará 
más tarde a denominarse católico; y el unitario; secándose con 



211 
 

ellos la fuente originaria de la que habían manado. Todas estas 
corrientes llevan en su lecho una misma identidad expresada en 
nombres y leyendas que los historiadores occidentales, 
desconocedores del Relato Profético, van, en la mayoría de los 
casos, a malinterpretar.  

En la literatura escandinava existe una colección de sagas 
llamada Heimskringla (escrita por Snorri Sturluson en 1220), que 
rastrea el origen de los reyes noruegos hasta el dios Odin, 
presentado como una figura histórica, como un gran conquistador 
y maestro-mago procedente del Mar Negro, cuyo conocimiento de 
la escritura y de la magia le permitieron hacerse con el poder en 
toda la península. Su dinastía continuó a través de dieciséis reyes-
sacerdotes hasta llegar a la época de los vikingos y su posterior 
“conversión” al cristianismo. En el relato de Heimskringla 
encontraremos la secuencia completa de la corriente danesa a 
condición que situemos a sus actores en el tiempo y lugar 
adecuados. El rey sumerio Sargón no es un personaje salido de la 
nada, que sin más antecedentes que su propio talento inventa el 
alfabeto cuneiforme, la escritura, la composición literaria y 
desarrolla una prodigiosa civilización. Sargón, como ya hemos 
visto, es Daud, padre de Suleyman y, junto con él, artífice del 
mayor imperio que haya existido jamás. Ambos eran Profetas y 
poderosos monarcas bajo cuyo dominio estaban sometidos los yins 
y los shayatines; conocían el lenguaje de los animales; y los ángeles 
Harut y Marut enseñaban en su reino a los hombres la magia y “lo” 
que había descendido del cielo. Daud recibió el Zabur y una gran 
destreza militar: 

 

Y los derrotaron con el permiso de Allah.  
Daud mató a Yalut y Allah le concedió soberanía  

y hikmah, y le enseñó lo que quiso.  
Qur’an 2:251 

 

Uno de los panegíricos con el que se honraba a Sargón era 
Goth o Got, que L. Austine Waddell traduce como “gran guerrero”. 
No obstante, la palabra original era Ġothn o Ġodhn. La primera 



212 
 

letra de estas dos palabras correspondería a la letra “ghain” del 
alfabeto árabe, un sonido “g” gutural inexistente y por lo tanto 
difícil de pronunciar en la mayoría de las otras lenguas. De ahí que 
cuando este término penetre en el inglés arcaico, cambie este 
sonido por el de “wa”, pasando a escribirse Wodhn o Wothn, y la 
misma transformación tiene lugar en el sajón arcaico. En el alemán 
que se hablaba hasta el siglo XI en lo que hoy es Alemania del sur, 
Austria y Suiza el sonido “dh” y “th” será substituido por “t”, dando 
lugar a Ġotn. Cuando estos términos se introducen en la lengua 
nórdica, también llamada alemán clásico del norte, y que fue la 
lengua literaria de las sagas islandesas y de las Eddas durante los 
siglos XII y XIII, se elimina tanto el sonido “ghain” como el sonido 
“wa”, de forma que Ġothn se convierte en Othn, y Ġodhn en 
Odhn; y ambas darán origen a Odin al vocalizarse estas palabras y 
preferirse el sonido “d”, menos fricativo y más fácil de pronunciar 
que “dh” y “th”. En cambio, en alemán se mantendrá el sonido “t”.  

El nombre Odin (Wodhn, Goth, Got, Ġothn, Ġotn,), cuando lo 
hacemos derivar hasta su origen, vemos que hace referencia a 
Sargón, a Daud, y por eso mismo, a pesar de formar parte del 
panteón escandinavo, en las sagas de Snorri Sturluson se le 
reconoce como un personaje histórico que habría sido un “gran 
conquistador” y un “maestro-mago”, dos características que sólo 
confluyen plenamente en Sargón si le hacemos coincidir con el 
Profeta Daud. Pero la magia de Daud no es chamánica, como se ha 
tergiversado en la leyenda, sino profética -otro atributo que se le 
reconoce a Odin en esta misma saga. Y lo que los judíos de la 
corriente danesa llevan a Escandinavia es el alfabeto y la escritura 
con la que Daud escribió el Zabur. Con el tiempo, sin embargo, el 
panegírico Goth o Got se convertirá, en las lenguas anglosajonas, 
en el nombre de un “dios” investido con las cualidades del Profeta 
Daud.  

Más tarde, pasará a denominar, como nombre genérico, al 
Creador -God (en alemán, Gott). En las mitologías escandinavas el 
“dios” Odin -asociado a la sabiduría, la magia, la poesía y la 
profecía, todas ellas características del Profeta Daud- tenía 



213 
 

numerosos hijos, uno de los cuales era Thor (Zor), a quien se le 
asociaba con tormentas, adoración y santidad -características a su 
vez del Profeta Suleyman. Estas tradiciones confirmarían el hecho 
de que Odin representa a Sargón –Daud, y su hijo Thor a Menes, 
hijo de Sargón y por tanto a Suleyman, hijo de Daud. Thor va 
acompañado siempre de dos pájaros con inteligencia humana y 
con los que dialoga -la misma secuencia que encontramos en el 
Qur’an referida al Profeta Suleyman. 

 

Y pasó revista a los pájaros, y entonces dijo: ¿Qué ocurre que no 
veo a la abubilla? ¿Es que acaso se ha ausentado? 

La castigaré con un duro castigo o la degollaré a menos que 
venga con una clara razón. 

Mas había permanecido no muy lejos y entonces dijo: He sabido 
de algo de lo que tú no tienes conocimiento, y he venido hasta ti 

desde Saba con una noticia cierta. 
Qur’an 27:20-22 

 
Thor tiene agarrados en su mano los vientos, los truenos y los 

rayos que lanza contra el mal -una imagen gemela del poder de 
Suleyman y de su implacable justicia. 

 

Y a Suleyman le subordinamos el viento; su ida era de un mes y 
su vuelta era de un mes. E hicimos que manara para él un 

manantial de cobre fundido. Y había genios que trabajaban para 
él con permiso de su Señor. Y a quien de ellos se apartara de 

Nuestro mandato le haríamos gustar el castigo del sa’ir. 
Qur’an 34:12 

 

Los yins de los que habla esta aleya corresponderían a los 
“enanos” que en el poema Alvíssmál, perteneciente a la Edda 
Poética, están al servicio de Thor. Dice Thor: “Alvíss debe decirle lo 
que quiere saber sobre todos los mundos que el enano ha 
visitado.” En una larga sesión de preguntas y respuestas, Alvíss así 
lo hace; describe características naturales como son conocidas en 
las lenguas de diferentes razas de seres que pueblan el mundo, al 



214 
 

tiempo que transmite una gran cantidad de información 
cosmológica. 

 Y así fue entendido siglos más tarde y reflejado en la obra 
Solomon and Suturn escrita en inglés y noruego arcaicos, y 
compuesta de cuatro libros de adivinanzas en los que se asocia al 
“dios” Thor con el Profeta Suleyman. Si no entendemos que las 
mitologías de los pueblos antiguos no hacían sino transportar el 
Relato Profético y sus actores, todas esas leyendas de dioses, de 
magos y de poderes sobrenaturales resultarán incomprensibles y 
absurdas. 

El poderoso y paulatino avance fluvial deposita en los 
territorios en los que se asienta la forma de vida y las costumbres 
establecidas por los Profetas y los Libros Revelados. Son tribus 
provenientes de la región en la que confluyen el Tigres y el 
Éufrates, del Nayad, de Arabia… del Centro. Son parte de los 
primeros pueblos a los que se les enseñó el tawhid y se les dio la 
hikmah, pero también la rebeldía. Por ello vamos a ver repetida en 
todos sus asentamientos una espiritualidad profética que irá 
derivando en prácticas y creencias chamánicas. Por una parte,  
introducen el enterramiento de los muertos en vez de la 
cremación, práctica ésta ampliamente extendida por toda Europa. 
Establecen sociedades claramente patriarcales, en las que las 
mujeres tienen derecho a pedir el divorcio y a poseer propiedades, 
como era el caso entre los vikingos, en cuya estructura de poder 
participaban, en algunos casos, mujeres de excepcional valía. Pero 
también arrojan en los meandros de sus nuevos asentamientos el 
“extispicium”, palabra latina que significa “adivinación del futuro a 
través del análisis de ciertas anomalías en las vísceras de los 
animales, especialmente en el hígado e intestinos”. Se han 
encontrado modelos de órganos dibujados y “manuales de 
extispicium” en escritura cuneiforme procedentes de Bābil y de las 
regiones habitadas por los hititas y otros pueblos. Sin embargo, 
son ya muchos los investigadores que han sugerido que esa técnica 
era, en realidad, una forma de autopsia a través de la cual 
comprobar si los animales habían enfermado debido a la pobreza 



215 
 

nutritiva del pasto del que se alimentaban. La ciencia profética es 
siempre anterior a las prácticas chamánicas de las que se sirven las 
castas sacerdotales para desarrollar sus poderes mágicos. Al 
mismo tiempo, estas tribus desarrollan refinadas técnicas alfareras 
y metalúrgicas, unidas a la idolatría y los sacrificios humanos. 

Todavía nos queda por mencionar la “otra” corriente, la que 
inundará toda la Tierra. Tiene el mismo origen que las judías -
Ibrahim; pero ha surgido de otro manantial, de Ismail, de Ṣādoq, 
de los que se quedaron custodiando el Santuario, la Casa, la 
Ka’bah. Esta corriente, este Nuevo Cántico ha brotado del 
mismísimo Centro y ha devuelto al mundo la lengua originaria -el 
árabe fuṣha; con la que el último Profeta -Muhammad (s.a.s)- ha 
llamado a la humanidad entera a peregrinar al Santuario. La 
verdadera historia, pues, ha cambiado radicalmente de escenario. 

La corriente goda, asentada ya en la región noroeste de 
Alemania, en la zona delimitada por los ríos Weser y Rin, se 
dividirá en tres tribus -salianos, ripurianos y hesianos- que en el 
siglo III darán lugar a los francos, todos ellos pertenecientes al 
grupo Rin-Weser de habla germana -en realidad, una derivación 
del godo y, por ende, de la lengua bābil y del árabe. Una de estas 
tribus -los salianos- se irá desplazando hacia la zona atlántica hasta 
penetrar en la Galia y ocupar lo que hoy es Bélgica y la región 
francesa de las Ardenas.   

Cuando los francos penetran en la Galia, lo hacen con sus 
reyes y su aparato de gobierno. No hubo, pues, luchas ni 
derrocamientos. Desde su llegada la monarquía franca ejerció el 
poder que traía consigo y lo ejerció con la aureola casi 
sobrenatural que siempre rodeó a los merovingios. 

Según la mayoría de los historiadores, el verdadero fundador 
de la dinastía fue el rey saliano Clodión VI; si bien es de Meroveo, 
pariente y sucesor suyo, de quien toma el nombre y la leyenda, 
según la cual éste era hijo de una mujer y de una criatura marina, 
simbolizando de esta forma su origen divino o sagrado de allende 
los mares, unido ahora al de los mortales no judíos. Este hecho 
corroboraría el que los propios merovingios afirmasen que 



216 
 

descendían del Profeta Nuh (a.s), algo que los cátaros y ciertas 
logias masonas también habían asumido como parte de sus 
doctrinas. Nuh (a.s) significa el “segundo comienzo” después del 
de Adam (a.s) y entre su descendencia estaba Ibrahim (a.s), de 
quien saldrá toda la Profecía. Por lo tanto, arrogarse tan insigne 
origen es ya pertenecer a la estirpe de los “elegidos”. Por otra 
parte, los judíos siempre han querido desligarse de Musa (a.s) y de 
la Ley que les trajo de parte de su Señor. 

En la historia y en la leyenda que se construyó -¿por quién?- 
en torno a los merovingios hay un buen número de elementos 
judíos y sobretodo reminiscencias del reinado de Suleyman, 
símbolo del poder israelita y ejemplo de dominio planetario. Según 
muchas tradiciones, el rey Meroveo poseía poderes sobrenaturales 
o, al menos, paranormales, que evocaban a los de Daud y 
Suleyman. Por ejemplo, se creía que podía comunicarse con los 
animales. En sus largas cabelleras -como en las del personaje 
bíblico Sansón- residía su virtud y su poder. Por otra parte, se han 
encontrado artefactos de la época que reflejan una auténtica 
maestría artesanal; y sabemos que desde tiempos inmemoriales, 
los habitantes de Arabia, y por lo tanto los judíos, se daban a los 
oficios artesanos con sorprendente perfección. Como era 
costumbre en todo Oriente Medio y Anatolia, cuando un rey 
merovingio moría, su reino se dividía entre todos sus hijos varones. 
A menudo se les llamaba los “reyes brujos” y se les creía con poder 
de curar por imposición de manos. Su comportamiento no era 
como el de los monarcas paganos de su tiempo; los merovingios 
parecían más sacerdotes que reyes. En cuanto que descendientes 
de judíos o emparentados con ellos, muy probablemente 
practicaban las abluciones rituales, cuidaban escrupulosamente de 
la limpieza, degollaban sólo los animales “permitidos” por la Ley, 
se daban a la lectura, escritura y a otras prácticas muy inusuales en 
el resto de las noblezas europeas.  

Pero, quizás, lo que más evoca su origen judío sean las 
envidias y la crueldad que imperaron entre los propios miembros 
de la familia merovingia -asesinatos entre hermanos, 



217 
 

conspiraciones de las reinas, torturas y venganzas. En su obra Diez 
libros de historias el historiador franco, Gregorio de Tours, nos 
relata cómo las rivalidades entre los diferentes lobbies judíos hizo 
que los poderosos “administradores de palacio” fueran tomando 
las riendas del poder merovingio hasta que en 750 Pipino el Breve, 
uno de esos cancilleres del reino de Austrasia, depuso a  Childerico 
III, instaurando, así, la dinastía carolingia.  

Pero la caída de los merovingios solamente tendrá base 
histórica en los libros de texto escolares. Esos reyes descendientes 
de Nuh (a.s) habían atado más de un cabo y habían echado unos 
robustos cimientos sobre los que sustentar su proyecto de 
construir una Europa unificada sobre una Iglesia católica que 
paulatinamente fuera confundiéndose con el poder monárquico y 
de cuya unión naciera un estado laico basado, como el de 
Suleyman (a.s) según sus pretensiones, en la magia, en el control 
de yins y shayatines, y en “eso” que descendió del cielo. 

 

Y después de que les ha llegado un mensajero de Allah 
confirmando lo que ya tenían, un grupo de los que recibieron el 

Libro arroja el Libro de Allah por la espalda,  
como si no supieran. Y seguían lo que decían los shayatines en los 
dominios de Suleyman. Pero no era Suleyman quien encubría la 

realidad, sino que eran los shayatines quienes la encubrían 
enseñando a los hombres la magia y lo que se había hecho 

descender en Bābil sobre los dos ángeles Harut y Marut. Y no 
enseñaban a nadie sin antes decirle: En verdad que somos una 

prueba, no encubras la realidad. 
Qur’an 2:101-102 

 

El paso previo a la unificación y el factor decisivo para 
recobrar el poder en un futuro incierto pero no muy lejano, será la 
conversión de Clodoveo al cristianismo -curiosa denominación, 
sobre todo si tenemos en cuenta que nunca ha existido la “Iglesia 
cristiana”; pudo haberse convertido al catolicismo, o a la Iglesia de 
Roma, o a la Iglesia latina, o a cualquiera de las muchas “sectas” 
cuyo poder, en algunos casos, era mayor que el del papa. Sin 



218 
 

embargo, el término “cristianismo” tiene sus ventajas, pues la 
Iglesia romana de aquella época nada tenía que ver con la de hoy; 
no sólo a nivel de poder, sino también en lo que al credo se refiere; 
no constituía una unidad compacta basada en unos claros 
prolegómenos. Durante los siglos IV y V los donatistas y los 
arrianos, entre otros, dominaban el Imperio romano oriental y 
gran parte del occidental, y hasta finales del siglo VI el arrianismo 
fue la doctrina oficial de los visigodos en España. Incluso cuando 
Hermenegildo se convirtió al catolicismo bajo la “influencia” de su 
esposa Ingunda -hija de Brunhilda y de Segisberto I, rey 
merovingio- la práctica totalidad de los obispos españoles seguían 
siendo arrianos. 

Clodoveo abrazó el “cristianismo ortodoxo” -léase catolicismo- 
con el mismo propósito que anteriormente lo hiciera el emperador 
Constantino -unificar el imperio. ¿Por qué entonces no se unieron 
con cualquier otra iglesia o denominación, por ejemplo con los 
arrianos, cuya doctrina era mucho más coherente y comprensible, 
y estaba más firmemente arraigada en gran parte del Imperio 
romano? De hecho, Constantino nunca logró aceptar la doctrina 
católica y lo mismo podemos pensar de Clodoveo, razón por la cual 
dos años antes de su muerte fue bautizado por Eusebio de 
Nicomedia, un obispo arriano. Pero el factor político jugó un papel 
más decisivo que el espiritual. La Iglesia de Roma ofrecía al 
monarca merovingio dos ventajas por encima de cualquier otra 
congregación cristiana. Por un lado, mantenía una clara e 
irreconciliable demarcación con respecto al “judaísmo” -algo por lo 
que Pablo de Tarso tanto había luchado. Por otro lado, la Iglesia 
católica estaba, y siempre lo había estado, dispuesta a negociar 
cualquier aspecto de su credo con tal de preservar su poder y sus 
privilegios. 

En el esquema profético de poder el Todopoderoso estaría 
representado en la Tierra por una monarquía no hereditaria, 
constituida por una autoridad de elección divina -a veces un rey- y 
un consejo, encargados de aplicar la Ley del Altísimo contenida en 
Sus Libros Revelados y en la hikmah inspirada a los Profetas. Tras la 



219 
 

conversión de Constantino al cristianismo este esquema cambió 
sustancialmente -el Todopoderoso estaría ahora representado en 
la Tierra por la Iglesia católica, cuya cabeza visible sería el pontífice 
de Roma; y esta Iglesia tendría un brazo ejecutor y defensor que 
sería la monarquía -institución hereditaria y legisladora de su 
propia ley. Sin embargo, ninguno de estos dos esquemas convenía 
a los judíos, quienes tenían en mente otro muy distinto -eliminar al 
Todopoderoso sustituyéndolo por yins, shayatines, fuerzas 
extrasensoriales, espíritus… que estarían controlados por los 
“elegidos”, instaurando así, una vez más, el sistema chamánico de 
dominación. Pero antes de poder implantar su esquema, debían 
pasar por el anterior, poseerlo y transformarlo desde dentro. 

Cuando en 496 Clodoveo se convierte al catolicismo, la Iglesia 
de Roma estaba a punto de desaparecer o, al menos, de pasar a 
ser un grupo más, un cisma más de los muchos que se disputaban 
la supremacía espiritual de Occidente. Es cierto que hacía un siglo 
que el obispo de Roma había pasado a llamarse “papa”, pero su 
poder real no era mayor que el de cualquier otro obispo. De 
ninguna manera representaba a la cristiandad y solamente era la 
cabeza suprema de un fabuloso cuerpo de intereses creados. Su 
autoridad no sobrepasaba la de ninguna otra iglesia; no ejercía 
mayor predominio que, por ejemplo, la Iglesia celta; ni ostentaba, 
como ya hemos visto, mayor relevancia que los arrianos o los 
donatistas. La Iglesia de Roma no tenía otra alternativa, si quería 
sobrevivir y, más aún, convertirse en el único poder eclesiástico, 
que buscar el apoyo “incondicional” de un poderoso monarca que 
pudiera convencer con la espada allí donde la Iglesia hubiera 
fracasado con sus argumentos teológicos. Roma necesitaba 
unificar a todas las iglesias y a todos los dogmas y credos bajo el 
suyo propio y bajo su indiscutible autoridad. De la misma forma, 
Clodoveo necesitaba unificar el imperio franco bajo su dinastía; y 
ambos deseaban extender su poder y su influencia al resto del 
mundo. Por lo tanto, aquella “unión” no requirió de un largo 
cortejo. La forma de hacer pasar a la historia su pacto político con 
la Iglesia de Roma por pacto espiritual fue atribuyendo la 



220 
 

conversión de Clodoveo a los esfuerzos de su santa esposa 
Clotilde, canonizada poco después de su muerte. Pero el pacto 
Clodoveo-Roma revestía un carácter mucho más mundano que el 
que se le quería dar. Fue un acto político en toda regla en el que 
jugó un papel fundamental el obispo Remigio de Reims, confesor 
de Clotilde y, como ella, canonizado. Algunos investigadores 
modernos dudan del relato de Gregorio de Tours sobre la 
conversión de Clodoveo, pues afirman que no se convirtió 
directamente del paganismo al catolicismo, sino que antes ya 
había abrazado la doctrina arriana y sería hacia 508 cuando se 
sometiera de forma efectiva a la Iglesia de Roma. Si ello fue así, no 
deja de tener cierta lógica dentro de nuestra interpretación 
general de los hechos, ya que, como hemos visto, la Iglesia arriana 
dominaba en los siglos IV y V la mayor parte del Imperio Romano. 
En ese caso, Clodoveo habría preferido aliarse con los arrianos, 
cuya doctrina contenía muchas menos contradicciones que la 
católica. Sin embargo, el segundo factor que apuntábamos antes -
la predisposición de Roma a negociar cualquiera de sus preceptos- 
pesó más en la elección final de Clodoveo. 

Este acuerdo aseguraba a la Iglesia su predominio sobre todas 
las demás y la instauraba como la suprema autoridad espiritual de 
Occidente. A cambio de ello, el rey franco recibiría el título de 
“Novus Constantinus”, presidiendo un imperio unificado, “un Sacro 
Imperio Romano”. En los planes de Clodoveo esto no era sino un 
paso, una fase, algo necesario antes de transformar el Sacro 
Imperio Romano en el “Mágico Imperio Judío”. Antes de 
producirse la metamorfosis deberían unificarse todas las iglesias y 
todos los reinos en una misma mano, en un mismo proyecto para, 
al final del aquelarre, desaparecer convertidos en ese imperio 
dirigido por la magia como lo fue, según la versión judía, el reino 
de Suleyman (a.s). 

La conversión de Clodoveo no fue una coronación como a 
veces se ha pretendido. La Iglesia no coronó al rey franco pues este 
ya lo era; lo que hizo fue ratificarle y reconocerle como tal. Al 



221 
 

hacerlo, Roma se comprometió no sólo con Clodoveo, sino con 
toda la estirpe merovingia, como veremos más adelante.  

Desde su conversión hasta su muerte en 511 Clodoveo 
cumplió con creces su parte del pacto -acalló con la espada las 
voces del resto de las iglesias cristianas y extendió el imperio 
franco a la práctica totalidad de lo que hoy es Francia y Alemania. 
Por su parte, la Iglesia sancionó y santificó las conquistas 
merovingias. 

La dinastía, no obstante, languidecía. Monarcas demasiado 
jóvenes permitían que poderosos y ambiciosos cancilleres de 
palacio fueran mermando la autoridad del rey y desmembrando el 
imperio a causa de las rencillas y rivalidades que hábilmente 
supieron diseminar entre los miembros de la familia merovingia. El 
último gran monarca franco sin duda fue Dagoberto II. No sólo 
tuvo un cierto éxito político y militar en la tarea de reunificar 
Austrasia, sino que además fue un elemento decisivo en la 
sementación de la dinastía merovingia en Britania. Grimoald, uno 
de esos poderosos cancilleres de palacio, raptó a Dagoberto 
cuando éste tenía cinco años con el propósito de coronar rey a su 
hijo Childoberto. Fue llevado a un monasterio de Irlanda, donde 
pasó la mayor parte de su juventud. Según las crónicas, a los 
dieciséis años se casó con Matilde, una princesa celta y al poco 
tiempo se trasladó a Inglaterra, estableciendo su residencia en 
York; cerca, pues, de Escocia. Allí conoció al obispo de la ciudad, 
Wilfrid, quien pasaría a ser su mentor y un factor determinante en 
el intento de restablecer las relaciones con la iglesia de Roma; o 
dicho de otro modo, a la hora de ratificar el pacto de Clodoveo tras 
el ascenso de los carolingios al liderazgo de los francos. 

En 675, tras el asesinato de Childerico II, Dagoberto, apoyado 
por Wilfrid, recobrará el trono y comenzará su labor de reunificar 
el reino de Austrasia. Sin embargo, todos los esfuerzos del obispo 
de York por restaurar la situación de compromiso entre Roma y la 
casa merovingia se verán en parte frustrados por la inclinación del 
monarca al arrianismo, ahora acentuada por la influencia de su 
segunda esposa Giselle de Razés, sobrina del rey de los visigodos -y 



222 
 

por lo tanto, arriana. Al morir en el parto Matilde, Wilfrid se 
apresuró a casarle con una mujer que le emparentase con la 
realeza visigoda -el otro poder en Occidente, pensando que de 
esta forma se lograría el proyecto de un macro imperio europeo 
bajo la bendición papal. Pero como suele ocurrir en estos casos, la 
maquinación del obispo se volvió contra él y aquel matrimonio no 
sirvió sino para consolidar el rechazo de Dagoberto a la Iglesia de 
Roma y su acercamiento al arrianismo. Quizás fuera esa la causa 
de que, apenas tres años después de haber ascendido al trono de 
Austrasia, fuese asesinado mientras dormía junto a un arroyo, a la 
sombra de un árbol. Y si no fue esa la causa, la Iglesia de Roma no 
derramó, desde luego, lágrimas por el último, de facto, rey 
merovingio. El proyecto judío tendría que esperar, pero la 
estructura del edificio laico estaba bien cimentada. 

Los carolingios se hicieron cargo del poder vacante dejado por 
los merovingios y pronto ratificarían el acuerdo con la Iglesia de 
Roma. De hecho, el papa León III nombró a Carlomagno 
“Emperador del Restaurado Imperio Romano”. En realidad, eran 
los lobbies judíos los que se sucedían unos a otros y se repartían, 
desgarrándolo, el imperio sin llegar nunca a la unificación total. 
Tampoco Carlomagno lograría una perdurable unidad en la Europa 
occidental. A la muerte en 840 de su único hijo y sucesor, Luis el 
Piadoso, y siguiendo la costumbre merovingia de dividir el imperio 
del rey fallecido entre sus vástagos, sus tres hijos reclamaron la 
sucesión y en el tratado de Verdún (843) estuvieron de acuerdo en 
dividir el imperio en tres reinos: Carlos II el Calvo se quedaría con 
la Francia occidental;  la Francia oriental pertenecería a Luis II el 
Germano; y la Francia Media, incluyendo las provincias de Italia y 
la propia Roma, pasarían a Lotario, quien asimismo heredaría el 
título de emperador. 

Subsecuentes particiones de los tres reinos junto con el auge 
de nuevos poderes como el de los normandos y sajones 
debilitarían el poder carolingio hasta su total extinción en 887 al 
ser depuesto Carlos III. Los nombres se sucedían, pero el poder 

ebcid:com.britannica.oec2.identifier.ArticleIdentifier?articleId=49075&library=EB&query=null&title=Louis#9049075.toc
ebcid:com.britannica.oec2.identifier.IndexEntryContentIdentifier?idxStructId=216629&library=EB
ebcid:com.britannica.oec2.identifier.IndexEntryContentIdentifier?idxStructId=216621&library=EB


223 
 

judío seguía tejiendo el entramado que les permitiera, un día, 
realizar su sueño. 

El canciller y leal servidor de Carlos II, Roberto el Fuerte, era 
miembro de una poderosa familia aristocrática -otra rama o lobby 
judío- y conde de varias regiones entre los ríos Sena y el Loira -la 
Champagne. Su éxito militar contra las hordas escandinavas le 
valió la entrega, por parte del rey, del control de toda Neustria y el 
afianzamiento en el poder de esta nueva familia que pronto 
sucedería a la carolingia instaurando la dinastía capeta. 

Hugo Capeta, biznieto de Roberto el Fuerte, fue el encargado 
de liquidar definitivamente la dinastía carolingia, pero su reino se 
limitaba a la región alrededor de Paris, mientras que el resto de 
Francia estaba en manos de poderosos señores locales, hecho éste 
que será un factor decisivo en los siguientes acontecimientos que 
constituirán uno de los periodos más cruciales en la historia de 
Occidente. 

En torno a los merovingios se ha ido entretejiendo un poder, 
no siempre visible, unido a la Iglesia de Roma y que fue 
conformando un lobby que podríamos denominar -monarquía 
divina. Gregorio de Tours, historiador de los francos, es canonizado 
sin que hasta el día de hoy sepamos la causa de tal decisión 
eclesiástica. Desde luego, nada en su vida -llena de enredos 
políticos más que de devociones- lo justifica. Asimismo se canoniza 
a Remigio de Reims y a su pupila Clotilde, esposa de Clodoveo, 
supuestamente por haber sido parte activa en la conversión del 
monarca merovingio. Wilfrid, mentor de Dagoberto II e incansable 
luchador contra la Iglesia celta en favor de la de Roma, es 
igualmente canonizado; y en el siglo XII será canonizado Bernardo 
de Clairvaux, uno de los artífices del poder templario… y todo pasa 
en la región de la Champagne y Languedoc -precisamente donde 
se habían asentado los lobbies judíos desde hacía milenios y donde 
al parecer fue a parar Sigisberto IV, el hijo de Dagoberto II, 
asentándose en el dominio de su madre, Giselle de Razés. 
Monarcas e Iglesia estaban unidos en un mismo proyecto 



224 
 

compartido en su parte visible -en el pico saliente del iceberg- pero 
opuesto e irreconciliable en su parte sumergida. 

Ya hemos visto cómo en el siglo VIII entra en la escena 
europea un poder imprevisto -los musulmanes árabes, que no sólo 
van a traer de Oriente la espada curva, sino también un 
conocimiento científico y esotérico que hace milenios que han 
perdido los judíos de Europa. Proveniente del otro lado del 
Mediterráneo, ha surgido una fuente inagotable de saber de la que 
continuamente beberán los judíos de la Champagne y de 
Languedoc. Ahora estos lobbies israelitas han visto más 
claramente su proyecto y la estrategia a seguir. 

En 1095, en el concilio de Clermont, Urbano II hace una 
llamada general a la “guerra santa” para luchar contra el mundo 
musulmán y recuperar los territorios que ahistóricamente 
llamaban santos y cristianos. No deja de ser una ironía que ese 
concilio se hubiera organizado para declarar ilegales las guerras y 
establecer la Paz de Dios.  

Será ahora cuando esos poderosos señores locales jueguen un 
papel decisivo en el proyecto judío. Han perdido la monarquía, 
pero están en condiciones de conquistar Europa y Oriente Medio. 
Como en el caso de las guerrillas, han adquirido más movilidad y 
autonomía, al mismo tiempo que poseen un poder económico y 
militar comparable al de cualquier monarca.  

Tras la debacle de la primera cruzada “dirigida” por Pedro el 
Ermitaño, comenzarán a llegar los nobles franceses provenientes 
de la Champagne y de Languedoc con el objetivo de ir tomando 
posiciones en “tierra santa”. El primero en llegar será Saint Gilles, 
conde de Toulouse y marqués de la Provence, también conocido 
como Raimundo I de Trípoli, quien tras tomar numerosas plazas en 
el litoral acabará por rendir la ciudad de Jerusalén en 1099, y allí 
estará Godofredo de Buillon, duque de la baja Lorena y señor de 
Buillon en la región de la Champagne. Saint Gilles rehúsa ser 
nombrado rey de Jerusalén, pues según él entendía, el objetivo de 
las cruzadas era devolver a la cristiandad los territorios que 
conformaban la “tierra santa”, uniéndolos a los que todavía poseía 



225 
 

Bizancio. Dicho de otro modo, se trataba de reconstruir el Imperio 
Romano de Oriente. Godofredo de Buillon -que sí acepta hacerse 
cargo de Jerusalén como “defensor del Santo Sepulcro”- tiene 
otros planes y ve las cruzadas desde otro punto de vista muy 
distinto al de su compatriota Raimundo I. 

Si Godofredo fue -como afirman algunos investigadores- 
descendiente de los merovingios vía Segisberto IV, hijo de 
Dagoberto II, o por el contrario descendía de otra rama franca o 
incluso visigoda, poco importa para el caso que nos ocupa. Lo que 
sí es altamente significativo es que de nuevo se repite el mismo 
escenario y las mismas conexiones -Godofredo es un noble de la 
Champagne; el conde de esa misma región jugará un papel 
decisivo en la creación de la Orden de los Templarios y uno de sus 
vasallos será Hugues de Payen, fundador de la Orden, quien en 
1118 presenta su proyecto al rey Balduino II de Jerusalén, primo de 
Godofredo de Buillon. Al mismo tiempo, san Bernardo de Clairvaux 
-localidad de la Champagne- será el principal artífice de la legalidad 
eclesiástica de la Orden en el concilio de Troyes -capital de la 
Champagne; y el primer trovador que habla del Grial es Chrétien 
de Troyes, quien viajó a Inglaterra e introdujo las leyendas 
artúricas en el continente y quien muy posiblemente acompañara 
al conde de la Champagne en su último viaje a Jerusalén.  

Una de las principales fuentes para el estudio de los 
Templarios es Guillermo de Tiro, nacido en Siria en el siglo XII, pero 
perteneciente a una familia franca asentada en los nuevos reinos 
cristianos de Oriente Medio. Fue tutor del rey Balduino IV de 
Jerusalén -conocido también con el sobrenombre de “el rey 
leproso”. El círculo no puede estar mejor cerrado. 

Ahora habían llegado a “tierra santa” tras un largo periplo que 
seguramente comenzó durante el reinado de Suleyman, del rey 
Minos de Creta, y siguió con los merovingios hasta llegar a las 
cruzadas. Ya hemos visto que ni a los nobles venidos de la 
Champagne ni a los Templarios les importaban los peregrinos ni el 
Santo Sepulcro. Habían venido a Oriente Medio a tomar su 
sabiduría, sus concepciones religiosas y esotéricas, su magia, sus 



226 
 

poderes, así como sus tierras en las que construir uno de los 
sustentos de su proyecto milenario; el otro sería Europa. La 
maquinación parecía marchar tal y como sus artífices la habían 
planeado; pero no por mucho tiempo. Como en el caso de los 
merovingios, las disputas y rivalidades entre los nobles cruzados y 
el paulatino despertar de la consciencia de los musulmanes dieron 
al traste con el sustento de Oriente y debieron conformarse con el 
de Occidente.  

Para entonces, los Templarios poseían inmensos territorios en 
toda Europa -castillos, abadías, conventos… y sobre todo, un 
sistema financiero y administrativo -tomado de Oriente- con el que 
dominar su economía, su transporte y su política. Los Templarios 
funcionaban como un agujero negro irresistible que iba 
absorbiendo los poderes civiles y eclesiásticos, atrayéndoles a su 
proyecto milenario de construir un imperio mágico sobre una 
religión laica. Para ello había que eliminar para siempre el vigilante 
ojo metafísico de Dios y romper Su espada justiciera en la tierra -la 
monarquía.  

Cuando estudiamos este periodo de la historia vemos cómo, 
en efecto, la Iglesia de Roma, o al menos sus máximos exponentes, 
como es el caso de san Bernardo, estaban convencidos de que el 
proyecto judío, aun sin tener nombre ni constitución, era la única 
forma de asegurarse un “bien merecido” paraíso terrenal. Un dato 
que se debe siempre obviar cuando nos acercamos al estudio de 
las crónicas francas es el de los retiros y austeridades de los 
prohombres de la Iglesia. Todos ellos, en un momento 
determinado e indefectiblemente se retiran a algún monasterio y 
dedican los últimos años de su vida a la oración y al más estricto 
ascetismo, mereciendo por ello su posterior canonización. Nada 
más lejos de la realidad. Estos "santos”, hasta inhalar su último 
aliento, lucharon por instaurar el poder judío y sirvieron a la causa 
con todas sus fuerzas y con toda su astucia. Veamos un ejemplo. 
Robert de Molesme, canonizado como toda la camarilla 
eclesiástica judía de aquel tiempo, nació en 1027 en Troyes, 
capital, como sabemos, de la Champagne. Sus padres pertenecían 



227 
 

a la nobleza franca, como era de esperar. Siendo muy joven, 
ingresó en el monasterio benedictino de Moutier-la-Celle cerca de 
su ciudad natal. Más tarde, fue nombrado abad de Saint-Michel-
de-Tonnerre, cerca de Langres, en la región de la Champagne-
Ardenas, al noreste de Dijon. Tras fracasar en su empeño por 
“reformar” la orden, en 1075 se estableció con un grupo de 
“ermitaños” en Molesme. Su austera forma de vida pronto se 
relajará y en 1098 Robert y unos veinte monjes se instalarán en 
Cîteaux, formando el núcleo de lo que más tarde sería la orden 
cisterciense. Muere dos años más tarde y san Bernardo, 
aconsejado por el abad de Cîteaux, Stephen Harding, decide 
ingresar en esta pequeña comunidad fundada por Robert de 
Molesme en un intento de “restaurar la austera forma de vida de 
los benedictinos”. En 1115 Stephen Harding lo elige para liderar un 
pequeño grupo de monjes con los que establecer un monasterio 
en Clairvaux, al sureste de Troyes. Cuatro hermanos, dos primos, 
un arquitecto y dos monjes veteranos fundan el monasterio, 
convirtiéndose en la verdadera sede cisterciense. Bernardo, como 
es de suponer, solo busca la austeridad con la misma pasión con la 
que la buscara Robert de Molesme, pero poco tiempo después de 
su fundación Clairvaux pasará a ser no solo el centro de mayor 
influencia “espiritual” de la Europa cristiana, sino también un 
poder económico de primer orden. Desde 1115 no deja de afluir al 
monasterio dinero y todo tipo de riquezas. De hecho, en 1119 la 
orden consigue una bula del papa Calixtus II por la cual se les 
autoriza a construir nueve monasterios más, todos ellos 
dependientes del abad de Clairvaux. Por otro lado, aprovechando 
la desunión que reina en la Iglesia de Roma, Bernardo será el 
confidente de cinco papas, dictando, de facto, su política. De esta 
manera, los lobbies judíos trataron de tejer una fuerte red 
económica y militar sustentada y santificada por “austeros” 
hombres de la Iglesia. Pero lo que los cistercienses querían, al igual 
que los Templarios, era penetrar en el tejido social, político y 
religioso de Francia primero y del resto de Europa después, y 
poseerlo, transformando la espiritualidad en magia y esoterismo, 

ebcid:com.britannica.oec2.identifier.ArticleIdentifier?articleId=39231&library=EB&query=null&title=Harding#9039231.toc


228 
 

en lo que algunos ingenuos investigadores han dado en llamar el 
“misticismo” de san Bernardo. 

Otro ejemplo, quizás el más atronador, de la escandalosa 
arbitrariedad con la que la Iglesia fabrica a sus santos para fines 
políticos es el de Juana de Arco. Fue quemada viva en 1431, 
supuestamente por hereje, lo que no impidió que en 1920 fuera 
canonizada por Benedicto XV y en ese mismo año el parlamento 
francés la elevara al rango de heroína nacional. Su verdadera 
identidad, sin embargo, no fue, como veremos, la de una santa ni 
la de una legendaria amazona, sino la de una víctima. 

La llamada “guerra de los cien años” no empezó en 1337, 
como enseñan los libros de texto, sino en 911, cuando el líder 
danés Rollo (o Rolf) invade el norte de Francia y tras el tratado de 
Saint-Clair-sur-Epte, el rey carolingio le concede una buena parte 
de Neustria, que más tarde pasará a llamarse Normandía (la tierra 
de los hombres del norte). De esta forma, la corriente subterránea 
danesa penetraba en suelo galo y tomaba posiciones en la 
estratégica región normanda frente a la Champagne dominada por 
la otra corriente judía -la goda. 

Pero la nueva dinastía danesa, asentada ahora en Francia, 
tenía planes mucho más ambiciosos que el de conformarse con un 
ducado bajo protectorado real. A la muerte de Rollo, su hijo 
Guillermo Longsword buscará por todos los medios posibles 
expandir sus territorios, especialmente hacia el norte. Ve una 
posibilidad de conseguirlo uniéndose a la revuelta que prepara 
Hugo el Grande contra el rey Luis IV, pero sólo consigue con ello 
del monarca su ratificación como soberano de Normandía. 

Su hijo Ricardo I tendrá más éxito al lograr que su cuñado 
Hugo Capeto se haga con la corona de Francia, instaurándose así la 
dinastía capeta. Ésta intentará unificar la concepción laica que ha 
venido de Dinamarca, y que no está dispuesta a aceptar la 
intromisión de Roma en los asuntos de estado, con la merovingia, 
más inclinada a legitimar su poder monárquico a través de una 
Iglesia fácil de manejar. Los acontecimientos posteriores, sin 
embargo, demostrarán la imposibilidad de tal amalgama. Dos 



229 
 

sucesos inesperados durante el gobierno de su hijo Ricardo II van a 
cambiar radicalmente el curso de la historia europea. 

El rey Sweyn I, perteneciente a otra saga judía danesa, 
conquista Inglaterra en 1013, por lo que el rey inglés Ethelred II 
huye a Normandía. Allí contrae matrimonio con Emma, hija del 
duque normando Ricardo I. De esta unión nacerá Eduardo, 
legítimo heredero, por tanto, del ducado de Normandía y del trono 
de Inglaterra. Emma demostrará su ascendencia judía al casarse, 
tras la muerte de su esposo inglés, con Canute, hijo del rey danés 
Sweyn I, con quien tendrá a Hardecanute, un segundo heredero 
legítimo de los mismos territorios que su hermanastro Eduardo. A 
Canute se le representa en un grabado de George Vertue (s. XVII) 
con una larga y cuidada barba y una piedra atada a la frente, algo 
que sólo utilizaban los judíos para la postración; ritual que más 
tarde adoptarán los shi’a. De esta forma, Emma sostiene en sus 
manos las riendas de tres reinos -Dinamarca, Inglaterra y 
Normandía. Sin embargo, esta confluencia de coronas será sólo 
nominal, ya que Ethelred II ha tenido hijos también con su anterior 
esposa y, para más enredo, Canute ha contraído matrimonio con 
Aelfgifu, hija de un oficial del importante principado anglosajón de 
Northumbria, quien dará a luz a Harold, el tercer heredero 
legítimo. 

Veamos a dónde nos llevan todos estos episodios. La corriente 
franco-merovingia está asentada en la región de la Champagne-
Ardenas y Languedoc, alimentando aspiraciones expansionistas 
hacía la Europa del este y del sur con el beneplácito y la bendición 
papal. Por otro lado, la corriente danesa está ocupada en afianzar 
el triángulo Dinamarca-Inglaterra-Norte de Francia con el fin de 
lanzarse más tarde a una conquista continental y del resto de 
Escandinavia, siempre en clara confrontación con el poder de 
Roma. El rey Sweyn I ha iniciado tan ambicioso plan, y ya su hijo 
Canute gobierna sobre un amplio reino anglo-escandinavo que 
incluye Suecia. Pero ya hemos visto que estas dos corrientes se van 
a entremezclar en Emma, surgiendo de ella una nueva estirpe en la 
que todos sus descendientes serán daneses, ingleses y normandos. 



230 
 

Todos llevan las mismas sangres y todos quieren lo mismo -la 
dominación planetaria; pero el método y el escenario en el que 
presumiblemente ésta pueda desarrollarse, difieren. La guerra, 
pues, debe continuar; pero cuanto más avanzamos en el tiempo 
más penetramos en el olvido. A partir de ahora, muchos de los 
reyes de ambas corrientes no tendrán en mente otra cuita que la 
de mantener la corona sobre sus cabezas, ajenos al gran proyecto 
judío; muñecos sumisos a sus ventrílocuos. 

En esta encrucijada de intereses entra en escena Guillermo I el 
Conquistador, nieto de Ricardo II y por lo tanto sobrino de Emma. 
Un legítimo heredero olvidado -quizás por ser hijo bastardo- que 
no está dispuesto a ceder su derecho al trono de Inglaterra; 
derecho que hace efectivo por las armas en 1066. Ahora parece 
posible realizar el sueño de Rollo, su ancestro danés, de unificar 
Francia, Inglaterra y Dinamarca bajo un mismo rey y un mismo 
proyecto. Pero quizás se olvidaron de la otra corriente, la franca, 
que alberga las mismas esperanzas de poder y que espera hacerlas 
realidad siguiendo una estrategia muy diferente. 

Guillermo I era hijo ilegítimo de Roberto I y de Herleva. Su 
padre lo nombró heredero cuando tan sólo contaba con siete años 
de edad antes de partir en peregrinación a Jerusalén -algo que sólo 
hacen los reyes o nobles de ascendencia judía y que veremos 
repetido una y otra vez en la nobleza de las tres corrientes. Sin 
embargo, donde realmente querían ir en peregrinación era a la 
verdadera Jerusalén -Mekkah- y al verdadero santuario -la Casa, la 
Ka’bah- pero hace ya mucho tiempo que los Banu Israil se han 
olvidado de su origen y han perdido la orientación -ya no saben 
dónde está el Centro.  

Roberto I no contaba con morir ese mismo año en su viaje de 
vuelta. La aristocracia normanda y el propio Enrique I, rey de 
Francia, aceptaron su nombramiento; pero como era de esperar, a 
la muerte de su padre toda la nobleza afilará sus colmillos para 
despedazar a ese mocoso bastardo. Tenía ciertos protectores que 
se mantenían fieles al heredero, pero no eran suficientes para 
detener y neutralizar los crecientes complots contra su vida. De 



231 
 

hecho, tres de sus guardianes murieron de forma violenta y su 
tutor fue asesinado. Tampoco la familia de su padre le prestó la 
menor ayuda, ya que su muerte les hubiese resultado de gran 
provecho.  

En 1043 Guillermo tan sólo tiene quince años, pero ya se 
siente con la fuerza suficiente para gobernar. Desde 1046 hasta 
1055 tendrá que enfrentarse a las continuas rebeliones de los 
nobles normandos y de sus propios parientes, y lo hace con un 
aplastante éxito. Tras las sucesivas victorias conseguidas en las 
batallas de Val-ès-Dunes, Mortemer y Varaville en 1063 y la 
posterior toma de Maine se convierte en el gobernante más 
poderoso del Norte de Francia.  

Sin embargo, no deja de sorprendernos cómo logró sobrevivir 
un heredero bastardo de siete años en una corte en la que todos 
deseaban su muerte. No será fácil descifrar este enigma si 
adjudicamos al joven duque el mérito de su brillante reinado y a su 
madre la habilidad de protegerle -como han tratado de 
convencernos una buena parte de los historiadores occidentales. 
La realidad, como siempre, dista mucho de coincidir con la versión 
oficial. Para los lobbies judíos provenientes de Dinamarca y 
asentados en Normandía la Iglesia de Roma suponía una continua 
merma de su poder y una fuerte confrontación con su proyecto 
laico. Ya hemos visto que este proyecto deberá realizarse, 
necesariamente, por fases, y una de ellas será la de fortalecer la 
Iglesia normanda frente a la de Roma. Y aquí es donde entran en 
juego los verdaderos “protectores” de Guillermo -la parte del clero 
judío que deseaba convertir la religiosidad de la Iglesia en un eficaz 
poder laico que substituyera a las monarquías. Este clero será el 
verdadero actor en la política del inexperto e impulsivo Guillermo. 
Sabrán convencerle para que nombre a los obispos que ejecutarán 
sus órdenes y para que asista y legisle en los concilios. De la misma 
forma le instarán a que favorezca la llegada a la corte de sabios y 
piadosos monjes extranjeros. Uno de ellos será el “benedictino” 
italiano Lanfranc, de quien no tenemos ni tan siquiera su nombre 
de pila -una práctica común de los judíos, especialmente en la 



232 
 

Edad Media y el Renacimiento, era la de borrar sus genealogías y la 
de ocupar puestos importantes en las instituciones educativas y 
religiosas. No obstante, sabemos que estableció una escuela en 
Normandía que pronto adquirió una enorme reputación. Lanfranc 
será uno de los artífices de la nueva Iglesia normanda y 
responsable de introducir en Inglaterra las nuevas corrientes que 
trae de Pavía, su ciudad natal -una tajante separación de funciones 
y prerrogativas entre el poder secular y el eclesiástico. Para 
asegurarse la aplicación de esta política destituye a todos los 
obispos anglosajones y pone en su lugar a prelados normandos -en 
realidad, judíos daneses. 

Normandía va creciendo en poder político y extendiendo sus 
fronteras al mismo tiempo que se va desarrollando una cada vez 
mayor consciencia nacionalista en clara confrontación con el 
concepto mismo de dinastías monárquicas, tan contrario a la 
fiṭrah, y que no logrará dirimirse nunca en la historia de Europa; y 
serán estos enredos de coronas hereditarias los que den lugar 400 
años más tarde al problema de la sucesión al trono de Francia por 
parte de dos legítimos pretendientes -el francés Carlos, hijo de 
Carlos VI de la casa Valois, y el rey inglés Enrique VI de la casa 
Lancaster, una rama de la casa Plantagenet que se establece en 
Inglaterra tras el matrimonio de Geoffrey, conde de Anjou, y la 
emperatriz Matilde, hija de Enrique I, que a su vez era hijo de 
Guillermo I el Conquistador y por lo tanto rey de Inglaterra y 
duque de Normandía. De nuevo enfrentadas las dos corrientes, la 
danesa -representada ahora por la casa Lancaster, y la franca - 
representada por la casa Valois -rama de la dinastía capeta que 
sucedió a la carolingia y ésta a los reyes merovingios.  

Pero ya hemos visto que cuando un trono real quedaba 
vacante en estos reinos europeos de poco servían las credenciales 
sanguíneas. Tampoco en este caso sirvieron de nada. La historia, 
como de costumbre, estuvo llena de enredos palaciegos. 

La reina consorte de Carlos VI de Francia, Isabela de Baviera, 
era de hecho la regenta debido a los constantes ataques de 
demencia que sufría su marido y fue ella la que firmó el desastroso 



233 
 

Tratado de Troyes (1420), en virtud del cual se despojaba al 
príncipe Carlos, su propio hijo, del derecho a la corona, 
nombrando en su lugar a Enrique V rey de Francia. Para legitimar 
todavía más este nombramiento Enrique V contrae matrimonio 
con la hija de Carlos VI y de esta forma el viejo sueño dinástico de 
unir Francia e Inglaterra bajo una misma corona parecía hacerse 
realidad. Cuando en 1422 muere Enrique V y a las pocas semanas 
Carlos VI, el príncipe Enrique se convierte, de facto, en rey de 
ambos países. Sin embargo, el Tratado de Troyes, más que en un 
sueño convirtió la sucesión al trono de Francia en una pesadilla -la 
guerra de los cien años, de hecho de más de cuatrocientos, 
continuaba.  

La situación, no obstante, era más grave y profunda que una 
mera cuestión monárquica. Ya hemos visto cómo los hombres más 
influyentes de la corte de Guillermo el Conquistador habían 
llevado a cabo una reforma radical de la Iglesia normanda, reforma 
que más tarde Lanfranc trasladaría a Inglaterra, dando lugar a una 
clara confrontación con Roma. Si el pretendiente inglés lograba 
hacerse con el trono de Francia, muy probablemente la entente 
monarquía-papado que instaurara el merovingio Clodoveo se 
vendría abajo. 

Es este escenario aparece Juana, una campesina de 16 años 
natural de Domrémy, una pequeña localidad en la frontera entre 
los ducados de Bar y Lorena, muy cerca de la Champagne. Al 
parecer, era hija de un agricultor arrendatario; tenía visiones y oía 
voces desde los trece años. En su “misión” de expulsar a los 
ingleses y a sus aliados borgoñeses estaba guiada por las “voces” 
de san Miguel, santa Catalina, santa Margarita y de otros santos. A 
sus dones visionarios se añadía -algo muy poco usual en una 
doncella de su edad- una excepcional fuerza mental y física. 

Los ejércitos de Enrique VI, en alianza con el duque de 
Borgoña Felipe III el Bueno, ocupaban gran parte del norte de 
Francia, incluida la ciudad de Reims, donde tradicionalmente se 
coronaba a los reyes. El Tratado de Troyes había desplazado a 
Carlos, hijo del rey de Francia Carlos VI, pero no había logrado 



234 
 

legitimar de facto a Enrique VI. Más que de un acuerdo se trató de 
un golpe de estado -los constantes ataques de demencia que sufría 
Carlos VI fueron hábilmente aprovechados por el duque de 
Borgoña, quien convenció a la regenta Isabela para que firmase el 
tratado en nombre del rey, siendo el heredero natural, el príncipe 
Carlos, mandado al exilio. De vuelta a Francia reclamaba ahora su 
“legítimo” derecho a la corona. Pero él mismo dudaba de ese 
derecho. La nobleza y el clero de la corriente franca temían que, 
finalmente, Enrique VI se hiciera con el trono de Francia. 
Necesitaban una legitimidad que no proviniera de las 
maquinaciones humanas; una legitimidad incontestable más allá 
de tratados y acuerdos una y otra vez violados o convertidos en 
papel mojado… necesitaban una legitimidad divina. 

Alguien pensó en esa joven campesina que desde hacía tres 
años estaba en comunicación con santos, vírgenes y el mismísimo 
padre celestial. Alguien la había estado guiando en sus visiones y 
preparándola para la gran misión de transmitir al príncipe Carlos el 
deseo divino de ver sobre su cabeza la corona de Francia. A este 
respecto hay varios sospechosos, si bien el verdadero artífice de la 
trama habría sido la Iglesia franca, la que trataba de sobrevivir a 
las reformas que había introducido Lanfranc en Normandía y en 
Inglaterra durante el reinado de Guillermo I el Conquistador -la 
Iglesia de Clodoveo y de Felipe IV el Hermoso; la Iglesia de Pablo, 
heredera del hijo de Dios. 

La situación del pretendiente francés es desesperada y decide 
recibir a esa joven campesina y escuchar sus benditas 
conversaciones con los santos. Juana de Arco le anima a luchar 
contra los ingleses y a coronarse rey de Francia en Reims. Para ello, 
el primer paso es liberar Orleans, sitiada desde hace meses por 
Thomas de Monatgu, comandante en jefe del ejército de Henrique 
VI. El príncipe Carlos la hace comparecer ante las autoridades 
eclesiásticas en presencia del duque d'Alençon, quien enseguida se 
muestra predispuesto a defender su causa. Más tarde es 
trasladada a Poitiers, donde es interrogada de nuevo por 
“eminentes” teólogos, “aliados” del pretendiente francés. Y a 



235 
 

todos les parecieron bien las propuestas de Juana. Nobles y 
clérigos estaban convencidos de poder utilizar a esa muchacha 
para sus fines políticos -coronar a Carlos rey de Francia. Ninguno 
de los prelados puso objeciones a su forma de entender la religión 
católica. No vieron en las declaraciones de la campesina herejía 
alguna, si bien dos años más tarde será quemada viva por hereje. 
Como diría Maquiavelo, “razón de estado”. 

No existe documentación alguna sobre esos interrogatorios ni 
sobre las entrevistas que mantuvo con el príncipe Carlos. La 
historia de Juana se montó después, mucho después de su muerte. 
Sin embargo, sus huellas siguen impresas en el escenario. Muy 
probablemente fuese un clérigo de su pueblo natal o de alguna 
localidad cercana quien conociese los arrebatos místicos de Juana 
y advirtiera de ellos a la corte a través de algún prelado cercano al 
poder, o incluso del propio duque d'Alençon. Este clérigo dirigiría 
las visiones de Juana hasta darles un cariz político. En ese 
momento Juana es presentada al príncipe heredero y a los 
“eminentes” teólogos. Ahora, la nobleza de la Champagne y el 
clero fiel a Roma tienen una razón para luchar y para coronar a 
Carlos rey de Francia. Es la propia divinidad y todos sus santos 
quienes lo proclaman y lo exigen. Juana va a la batalla vestida de 
hombre y lleva un estandarte con la imagen de Cristo el día del 
juicio y una bandera en la que está inscrito el nombre “Jesús”. Los 
franceses se levantan en armas. La duda sobre quién tiene derecho 
al trono de Francia ha sido por fin despejada. Es el propio Cristo 
quien lo ha decidido y lo ha anunciado por boca de Juana. 

Victoria tras victoria, los ejércitos franceses bajo el “liderazgo” 
de la joven campesina entran en Reims y en julio de 1429 el 
príncipe heredero es coronado rey, convirtiéndose en Carlos VII. 

El papel de Juana de Arco ha terminado. Los lobbies judíos ya 
no la necesitan. En mayo de 1430 es capturada por Juan de 
Luxemburgo, capitán de los borgoñeses, en Compiègne. El rey 
Carlos, quien está negociando una tregua con el duque de 
Borgoña, no hace nada para salvarla. Va a ser juzgada por una 
iglesia posicionada con los ingleses y por lo tanto su juicio irá 



236 
 

encaminado a demostrar que la legitimidad de Carlos como rey de 
Francia está basada en las argucias de una bruja. Para todos los 
implicados la mejor opción es la hoguera. El 24 de mayo sus jueces 
deciden unánimemente que sea entregada a las autoridades 
seculares. Al día siguiente será atada a un poste y quemada viva. 

Pero los judíos nunca eliminan totalmente los archivos que 
han echado al recycle bin de la historia. Saben que todo material 
puede ser reciclado y usado de nuevo. Aquella sentencia por 
hereje dejaba en evidencia la legitimidad de la casa Valois. Quizás 
debido a ese “detalle” veinte años más tarde, al entrar en Rouen, 
Carlos VII manda que se reabra el sumario de Juana. Dos años más 
tarde el cardenal Guillaume d'Estouteville revisa de nuevo el caso. 
Finalmente, por orden del papa Calisto III se revoca la sentencia de 
1431.  Pero Juana de Arco todavía está en el recycle bin, por lo que 
500 años más tarde el papa Benedicto XV hace restore y el 16 de 
mayo de 1920 la declara santa. En junio de ese mismo año el 
parlamento de una Francia devastada por la guerra eleva a Juana 
al rango de heroína nacional. Ahora esa joven campesina es santa; 
ha luchado contra los enemigos de Francia inspirada por Dios, 
impidiendo que los ingleses coronasen en Reims a su candidato. 
Juana de Arco es un símbolo alrededor del cual los franceses 
volverán a recuperar el entusiasmo por ser ellos quienes dirijan el 
destino de Europa. 

En todos los acontecimientos históricos hay siempre un 
muñeco que se agita y gesticula y detrás de él, escondidos, 
camuflados, están los ventrílocuos que son los que hablan y 
mueven su cuerpecito. Los verdaderos actores de la historia no son 
los reyes, los papas, los emperadores…, sino los ventrílocuos que 
les hacen hablar y actuar, pues son ellos los que tienen un plan, un 
proyecto que sólo podrán ejecutar a través de sus muñecos. Pero 
el decorado completo exige que haya también una estrella 
refulgente en la que sublimar el bien y el mal. Ya hemos visto 
cómo el verdadero protagonista de la película Bailando con lobos 
es Kevin Costner, un joven oficial del ejército norteamericano que 
está por encima de la ingenua bondad de los indios y de la maldad 



237 
 

de los blancos. Es él quien representa la civilización, quien muestra 
la indiscutible superioridad de las elites occidentales. Es el mismo 
esquema que vemos en Memorias de África (Out of Africa), dirigida 
por el judío Sidney Pollack en 1985. El protagonista es Robert 
Redford, una de las estrellas más refulgentes del cielo 
hollywoodense. Hace el papel de un guía que organiza safaris para 
los aburridos europeos. La protagonista es una mujer madura de 
origen danés que ha comprado un terreno en Kenia para el cultivo 
del café. Desea educar a los explotados y analfabetos africanos 
para de esta forma acortar la distancia que los separa de los 
explotadores y letrados occidentales. Se enfrenta a las autoridades 
inglesas que controlan toda esa zona y que en la película son 
presentados como arrogantes y crueles gobernantes. Redford, sin 
embargo, se sitúa por encima de la simplicidad emocional de la 
protagonista y de la indiferencia al sufrimiento ajeno de los 
ingleses. Redford los redime a ambos. 

Las historias dinásticas han encubierto un hecho fundamental 
a la hora de entender la historia -los vikingos eran tribus judías 
asentadas en Dinamarca. No eran embrutecidos guerreros, sino 
excelentes y hábiles comerciantes. Emprendieron la navegación 
oceánica mucho antes de que lo hicieran sus vecinos europeos, 
llegando a finales del siglo X al norte de América y de Canadá, y 
estableciendo allí varios asentamientos que se mantuvieron 
poblados hasta finales del siglo XI. Muy posiblemente fuera a esa 
tierra a la que denominaron Vinland y que aparece dibujada en el 
mapa que se encontró junto con el códice Historya Tartarorum del 
siglo XIII. A mediados del siglo XI conquistan toda Escandinavia, 
Inglaterra y el norte de Francia, creando un poder que no dejará 
hasta hoy de influenciar el devenir de Europa. Ya en el siglo XVII 
hay grupos de colonos daneses por todo Oriente Medio y pronto 
comenzarán una frenética actividad arqueológica. En el 2001 se 
abre en Damasco, en la restaurada casa donde murió Salahuddin 
al-Ayubi, el Centro Cultural Danés, una institución privada en cuyo 
emblema aparece la estrella de David. En Dinamarca y en Suecia se 
desarrollará un programa social y educativo basado en una total 



238 
 

libertad sexual, que rechazará toda aproximación moral o religiosa 
al asunto; y será en Dinamarca donde se preparen las caricaturas 
contra el Profeta Muhammad (s.a.s). 

Cada vez que nos adentramos en la historia antigua y media 
de Francia, no dejamos de ver el protagonismo absoluto de la 
región de la Champagne y Languedoc, y de un grupo de familias de 
ascendencia judía asentadas en el trono real -como es el caso de 
los merovingios y de otros- o fundando órdenes monacales y 
militares en un intento mutuo de establecer el proyecto milenario 
judío -un reino salomónico dirigido por la magia y por los poderes 
de yins y shayatines.  

A pesar de conocer la historia del “cristianismo”, no deja de 
sorprendernos que abades, santos y papas fueran judíos. Hasta tal 
punto ha funcionado el trabajo de separación entre judaísmo y 
cristianismo llevado a cabo por Pablo de Tarso que nos sigue 
pareciendo imposible que un judío pudiera ocupar un cargo en la 
jerarquía eclesiástica. Pero ¿acaso Sayddina Isa (a.s) no nació en el 
seno de una familia judía? ¿No eran judíos sus discípulos -Pedro, 
Juan, Bernabé…? Es cierto que de forma paulatina el Mensaje de 
Isa (a.s) fue llegando a los gentiles, pero el grueso de las 
comunidades “cristianas” y sus dirigentes fueron judíos durante 
mucho tiempo. Podemos preguntarnos ahora si todos esos judíos 
estaban realmente convencidos de la deidad de Isa y de que éste 
no fuese el Mesías esperado. Obviamente, no todos. Nunca ha 
dejado de haber un grupo más o menos numeroso de israelitas 
que conoce la verdad de los hechos.  

El mismo fenómeno se ha reproducido en el Islam. Desde el 
comienzo no han dejado de “convertirse” judíos a la “nueva” 
religión. Si algunos, o muchos de ellos, abrazaron el Islam con toda 
la sinceridad de su corazón, otros en cambio lo hicieron con el 
objetivo de dominar desde dentro un poder que ya desde sus 
albores presagiaba la conquista del mundo. De una forma u otra, 
estos “conversos” han introducido en el Islam la cosmología judía a 
través de sus sabios. Ibn Hisham, procedente de una familia judía, 
ha sido tradicionalmente la fuente historiográfica más importante 



239 
 

de la que han bebido Tabarani, Ibn Kazir y otros, transvasando a 
los musulmanes las genealogías de la Torá y del Antiguo 
Testamento, introduciendo ahadiz israelitas… privándonos de esta 
forma de una concepción coránica de la historia y sumergiéndonos 
en las oscuras y confusas aguas de la suya. Si nos alejamos de esta 
perspectiva, el horizonte histórico se hará cada vez más borroso e 
indescifrable. 

En cierto sentido Los cruzados habían fracasado, pero los 
Templarios parecían triunfar en Europa. Las abadías, los 
monasterios, los centros en realidad más influyentes de la Iglesia, 
apuntalaban a la orden “militar” y ésta parecía apoyarles y 
protegerles con sus riquezas y con su creciente prestigio; pero se 
olvidaron del enemigo común -la monarquía. Felipe IV el Hermoso 
tenía los mismos planes de expansión y de dominación planetaria 
que los Templarios, sólo que en su caso pensaba lograr su objetivo 
a través de una monarquía divina santificada por la única iglesia 
legítima heredera de Pedro -la Iglesia católica de Roma. Felipe IV 
era rey por designación divina y por lo tanto todas sus actuaciones 
deberían entenderse en este sentido -el sentido de la infalibilidad. 
Estas prerrogativas, no obstante, chocaban frontalmente con las 
papales, que pretendían lo mismo que el rey capeto, pero desde el 
lado eclesiástico. Decididamente, había más cartas sobre la mesa 
que las que se habían barajeado cuando Clodoveo “abrazó” el 
catolicismo. En el acuerdo que se estableció entre la monarquía 
merovingia y Roma ambos poderes se apoyaban el uno sobre el 
otro, pero permaneciendo independientes. La Iglesia ratificaba la 
legitimidad del rey y éste, a su vez, la protegía de ser desbancada 
por otras congregaciones cristianas. Sin embargo, Pipino III no 
solamente fue ratificado como rey de los francos (comenzando la 
dinastía carolingia), sino que fue “uncido” rey; es decir, fue 
coronado por el papa Estífano II. De esta forma la monarquía 
perdía su paridad de poder con la Iglesia, convirtiéndose en 
súbdito de ésta, algo que Felipe IV no estaba dispuesto a 
mantener, ya que era la Iglesia la que debía supeditarse a las 



240 
 

“necesidades” de la corona. Este matiz les costará la vida a los 
Templarios y una vez más dará al traste con el proyecto judío. 

El último papa que se enfrentará a la monarquía será 
Bonifacio VIII. El conflicto -muy probablemente provocado por el 
rey- arranca de la disposición promulgada por Felipe IV de hacer 
tributar al clero francés -quizás con el propósito de ver hasta qué 
punto la Iglesia estaba dispuesta a mantener su independencia y 
hegemonía con respecto al poder real. El papa responde al desafío 
del monarca capeto emitiendo la bula Clericis laicos, por la que se 
prohíbe bajo pena de excomunión el cobro de impuestos al clero 
sin el consentimiento papal. Felipe IV ignora tales disposiciones y 
obliga a Roma a firmar un acuerdo por el que se le reconoce la 
potestad de fijar tributos al clero, en casos de “extrema 
necesidad”, sin contar con la autorización previa del papa. En 1301 
la situación empeora al ser detenido el obispo de Pamiers, Bernard 
Saisset, acusado de alta traición. Según las actas del sumario, 
Saisset habría intentado arrastrar al conde de Foix en un complot 
cuya finalidad era levantar en armas al Languedoc contra el rey. Al 
mismo tiempo se le acusaba de haber difundido una falsa profecía 
de san Luis, según la cual la dinastía de los capetos perdería la 
corona bajo su reinado. En la carta que el legalista Guillermo de 
Nogaret envía al papa justificando la actuación del monarca, a las 
acusaciones previas se añade la de herejía, al haber afirmado que 
la fornicación no era pecado y que el sacramento de la penitencia 
era algo inútil. Felipe el Hermoso intentó obtener la aprobación del 
papa, pero Bonifacio emitió como toda respuesta la bula Ausculta 
fili, en la que reprueba al rey francés su pertinaz desobediencia al 
obispo de Roma. 

En 1302 se da una vuelta de tuerca y Bonifacio organiza un 
concilio en Roma, al que deberá asistir el rey y el episcopado 
francés, con el objetivo de fijar de una vez por todas la relación 
que deberá prevalecer entre el poder temporal y la iglesia, pero 
también para juzgar al rey por sus inauditos abusos contra el clero. 
La convocatoria de este concilio es la prueba de que el papa estaba 



241 
 

muy lejos de entender el juego que se estaba librando en el 
tablero de la política europea. 

La respuesta de Felipe no se deja esperar. Acusa a Bonifacio 
de herejía y convoca en París un concilio paralelo con el objetivo 
de juzgarle, al mismo tiempo que prohíbe la asistencia del clero 
francés al concilio de Roma. A su vez, el papa responde con la 
promulgación de la bula Unam sanctam, en la que se dejaba clara 
y radical constancia de la posición papal: “… existen dos gobiernos, 
el espiritual y el temporal, y ambos pertenecen a la Iglesia…” 
Decididamente, Bonifacio estaba pidiendo a gritos el duelo final. Y 
llegó antes de lo que éste se imaginó. El 12 de marzo de 1303 
Felipe IV el Hermoso, reunido en asamblea en el Louvre, acusa al 
papa de herejía y simonía, y ordena a Guillermo de Nogaret su 
arresto y traslado a París. Para esta acción, más allá de cualquier 
desafío, Guillermo de Nogaret contaba con el apoyo de Sciarra 
Colonna, acérrimo enemigo de Bonifacio, de la alta burguesía de 
Anagni, y de parte del colegio cardenalicio. Con estos poderes 
guardándole las espaldas él y un pequeño destacamento de 
soldados atacan el palacio papal de Anagni -residencia veraniega 
del humilde siervo de Jesús- y detiene a Bonifacio que les esperaba 
sentado en su trono, engalanado con todas las vestimentas de su 
rango, lo que no impidió que Colonna le abofeteara y que durante 
tres días sufriera toda clase de injurias y malos tratos. En 
septiembre de ese mismo año fue trasladado a Roma, donde 
murió un mes más tarde. De esta forma, Felipe IV acababa con las 
pretensiones de dominio universal de la Iglesia de Roma.  

La corona del poder terrenal volvía a lucir en la cabeza del rey. 
Ningún papa podría ya arrebatársela y si la institución papal no 
quería desaparecer aplastada por los ejércitos imperiales, debería 
a partir de ahora conducirse con prudencia y sumisión ante los 
incipientes poderes europeos. Sin embargo, a pesar del aparente 
triunfo real, la ecuación seguía desequilibrada, como siglos 
después caería en la cuenta Luis XVI frente a la guillotina. La 
legitimidad de la monarquía sólo podía provenir de Dios a través 
de su brazo terrenal -la Iglesia. Si esta institución se debilitaba y 



242 
 

perdía credibilidad, la misma suerte correría la monarquía, cuya 
autoridad se vería ahora puesta en entredicho al haber sido 
abandonada por la divinidad. Parecía una cuenta imposible de 
cuadrar. Para Felipe IV, empero, la cuestión era mucho más 
transcendental que una mera ecuación de fuerzas. En primer lugar, 
puso en orden a toda la “nobleza” francesa, a la pequeña 
burguesía que se arremolinaba en las ciudades y al clero. Extendió 
sus fronteras, si no territorialmente, al menos en cuanto a 
influencia y soberanía. Las consecutivas victorias contra Flandes e 
Inglaterra supusieron la firma del tratado de paz de 1303, en el 
que se estipulaba que la hija de Felipe, Isabela, debería casarse con 
el futuro rey de Inglaterra, Eduardo II, lo que aseguraba una paz 
duradera entre ambos reinos. A las reformas administrativas 
siguieron dos disposiciones que cambiarían radicalmente el curso 
de la historia europea -en 1306 Felipe expulsa a “todos” los judíos 
de Francia. Una medida inútil si se tiene en consideración que la 
comunidad judía verdaderamente influyente hacía mucho tiempo 
que había penetrado en la sociedad francesa y europea a través de 
sucesivas “conversiones” al cristianismo; pero al mismo tiempo 
muy significativa, pues mostraba una clara consciencia por parte 
del rey de la existencia del otro poder, consciencia que quedó 
ratificada con la segunda disposición -el cierre de la Orden de los 
Templarios y la posterior ejecución en 1314 de Jacques de Molay, 
Gran Maestre, de sus máximos dirigentes y de la mayoría de sus 
miembros. Por su parte, el papa Clemente V, si bien en un 
principio trató de proteger a la Orden y sus intereses, guardaba en 
la memoria la suerte que al tratar de oponerse a Felipe IV habían 
corrido sus dos predecesores -Bonifacio VIII y Benedicto XI (cuyo 
mandato duró menos de un año y que muy probablemente 
muriera envenenado). La sede papal se había trasladado a Aviñón 
como un claro mensaje -el reino espiritual también pertenecía a la 
corona imperial. 

Los judíos habían aprendido la lección -ni monarquía ni iglesia. 
Los Templarios que habían logrado sobrevivir a la persecución de 
Felipe se refugiaron en Gran Bretaña -especialmente en Escocia- 

ebcid:com.britannica.oec2.identifier.ArticleIdentifier?articleId=53226&library=EB&query=null&title=Jacques%20de%20Molay#9053226.toc


243 
 

España, Portugal e Italia. Nace de esta forma la masonería como 
un río subterráneo que arrastra las aguas merovingias, las aguas 
templarias y cistercienses hacía nuevos territorios. En España y 
Portugal harán florecer la navegación como un medio de 
enriquecerse, pero también como un medio de explorar los 
océanos y tratar de encontrar así una nueva tierra, quizás la 
“prometida”. En Italia darán comienzo al Renacimiento como un 
preludio de la fundación en Inglaterra de la Royal Society, que 
aglutinará el conocimiento de Oriente y de al-Ándalus con miras a 
desarrollar una tecnología que les de la supremacía cultural, 
económica y militar sobre el otro imperio espiritual -el Sultanato 
de Estambul. Al mismo tiempo, un poderoso lobby judío se ha 
trasladado a Holanda, Suiza y Norte de Alemania, dando lugar a 
otra corriente subterránea que irá aflorando en órdenes religiosas, 
centros de copia de manuscritos e instituciones educativas a través 
de las cuales se irá difundiendo una ideología anti-clerical y anti- 
Roma a la espera de que surja un segundo Pablo de Tarso que dé 
el golpe definitivo a la Iglesia católica y prepare el terreno para la 
implantación, en Europa primero y en el resto del mundo después, 
de una religión laica, humanista y permisiva con los deseos y 
pasiones que anidan en el corazón de los hombres. 

Al-Ándalus y más tarde las cruzadas han transvasado a ciertas 
elites judías de Europa un claro conocimiento del Islam y de las 
ciencias tanto especulativas como exactas. Por su parte, la 
historiografía occidental trabajará ardua e incansablemente para 
que este hecho quede minimizado y en algunos casos desaparezca 
por completo. Sin embargo, obviando en la fórmula general 
interpretativa la poderosa influencia de la tenaza al-Ándalus-
Oriente, la historia de Europa -su tardío desarrollo literario, 
filosófico y científico- quedaría dramáticamente inexplicada. Desde 
esta perspectiva debemos entender la obra de Guillermo de 
Occam, el primer germen de esa corriente subterránea de la que 
hacíamos mención antes y que dará origen a dos grandes ríos -el 
de la Reforma protestante y el del positivismo.  

 



244 
 

 
11. LOS GITANOS, OTRA TRIBU PERDIDA DE LOS BANU ISRAIL 
 

Las primeras migraciones del pueblo judío son anteriores al 
reinado de Suleyman y están relacionadas con la idolatría que 
prevalecía en Misr, donde vivían desde los tiempos de su ancestro 
el Profeta Yusuf (a.s). Los seguidores del tawhid eran brutalmente 
perseguidos, especialmente durante el gobierno de Fira’un, y la 
única manera que tenían de sobrevivir era aceptando la divinidad 
de este tiránico gobernante. No obstante, la persecución que 
sufrían los Banu Israil era más étnica que religiosa, debido por una 
parte a que habían sido ellos los que habían introducido el tawhid 
en una Arabia mayoritariamente politeísta; y por otra, a que su 
negligencia a la hora de mantener el Pacto con Allah el Altísimo les 
había debilitado y había hecho que una buena parte de ellos se 
diera a prácticas paganas, dejando de ser un poder espiritual para 
convertirse en un gueto separado del resto de los ciudadanos y 
fácilmente reconocible.  

En este escenario, en el que reinaba la más absoluta confusión 
espiritual y doctrinal, aparece la figura del Profeta Musa (a.s), 
quien por orden de su Señor intentará despertar la consciencia de 
Fira’un a su errónea visión de la existencia, a su ateísmo y a su 
intolerable soberbia. Tras el pertinaz rechazo por parte del “señor” 
de Misr a las exhortaciones de Musa, Allah el Altísimo permite a Su 
Profeta abandonar Misr con los Banu Israil y con todos aquellos 
que habían seguido su llamada al tawhid.  

A lo que este gran Profeta les insta es a huir de aquel malsano 
lugar para establecerse en un nuevo territorio en el que poder 
adorar debidamente al Creador del universo y llevar después Su 
Mensaje a todos los rincones de la Tierra. Pero lo que muchos de 
esos Banu Israil albergaban en su corazón era un deseo de poder y 
de establecer sociedades paganas. Por ello, cuando Musa acude a 
la cita a la que le ha emplazado el Todopoderoso dejando a su 
hermano Harún a cargo de la comunidad, un grupo de los Banu 
Israil, liderado por Samirí, un enigmático personaje que los 



245 
 

historiadores han preferido obviar, se entrega a la adoración del 
becerro. 
 

¿Y qué te hizo adelantarte a tu gente, oh Musa? Dijo: Ellos iban 
siguiendo mis huellas y me adelanté a Tu encuentro, Señor, 

buscando Tu Complacencia.  
 

Con esta lacónica observación Allah el Altísimo recrimina a 
Musa por haberse alejado precipitadamente sin darse cuenta que 
el suyo no es un pueblo de creyentes y que en el momento que se 
vean libres de su vigilancia, se entregarán a sus habituales 
prácticas paganas; por ello le informa de lo que están haciendo en 
su ausencia. 

 

Dijo: Es cierto que, en tu ausencia, hemos puesto a prueba a tu 
gente y el Samirí los ha extraviado. Entonces Musa regresó a su 
gente enojado y dolido, y dijo: ¡Oh gente mía! ¿Acaso no os hizo 
vuestro Señor una hermosa promesa? ¿Se os ha hecho largo el 
plazo o es que queréis que la ira de vuestro Señor caiga sobre 

vosotros? Habéis incumplido lo que me prometisteis. Dijeron: No 
hemos faltado a la promesa que te hicimos por nuestro propio 

poder, sino que nos hicieron cargar con el peso de las alhajas de 
la gente y las lanzamos, y así también las arrojó el Samirí. Y sacó 

para ellos el cuerpo de un becerro que mugía. Dijeron: Éste es 
vuestro dios y el dios de Musa, pero se ha olvidado. ¿Es que no 
veían que no les contestaba ni tenía el poder de perjudicarles o 
beneficiarles? Anteriormente, Harún les había dicho: ¡Oh gente 
mía! Con esto se os está poniendo a prueba, realmente vuestro 

Señor es Misericordioso, seguidme y haced lo que os ordeno. 
Dijeron: No vamos a dejar de adorarlo hasta que vuelva Musa. 

Dijo: ¡Harún! ¿Qué te impidió, al ver que se extraviaban, 
seguirme? ¿Es que desobedeciste mi orden? Dijo: ¡Oh hijo de mi 
madre! No me cojas de la barba ni de la cabeza, en verdad que 

temí que dijeras: Has dividido a los Banu Israil y no has respetado 
mi palabra.  

 



246 
 

Musa se siente entre furioso y desolado. No puede entender cómo 
un pueblo que ha sido protegido constantemente por el 
Todopoderoso a través de portentosos milagros ha podido actuar 
de manera tan degradante. Se vuelve incluso contra su hermano 
Harún y le increpa mientras le agarra de la barba. Pero pronto 
descubre de quién se ha servido el shaytan para corromper a los 
Banu Israil. El Qur’an menciona su nombre -Samirí, pero en la 
Biblia se borra y se substituye por el de Harún, dando a entender 
de esta forma que fue él quien modeló el becerro y ordenó a su 
gente adorarle. Sin embargo, en las aleyas que acabamos de citar 
se muestra claramente cómo se desarrolló este episodio. Es 
evidente que entre la gente que conformaba la comunidad de 
Musa había dos grupos: el de creyentes, que se habían mantenido 
fieles en su intención al pacto con Musa -su participación en la 
fiesta pagana de Samirí habría estado motivada por el temor a que 
sus partidarios hubieran podido causarles algún daño si se 
negaban a lanzar al fuego sus alajas y todo lo que tuvieran de oro: 
“No hemos faltado a la promesa que te hicimos por nuestro propio 
poder, sino que nos hicieron cargar con el peso de las alhajas de la 
gente;” y el de los inclinados al paganismo, que junto con él se 
habían dado a la adoración del becerro. En Éxodo se describe aún 
más este escenario, dando a entender que la adoración del 
becerro estuvo acompañada de una auténtica bacanal, incluyendo 
sacrificios (holocaustos) que pudieron incluso haber sido humanos. 
 

Y al día siguiente madrugaron, y ofrecieron holocaustos, y 
presentaron ofrendas de paz; y se sentó el pueblo a comer y a 
beber, y se levantó a regocijarse. 

Éxodo 32:6  
 

Dijo: Y tú Samirí, ¿Qué tienes que decir? Dijo: Vi lo que ellos no 
vieron, así que tomé un puñado de las huellas del mensajero y lo 

lancé. De esta forma fui tentado. Dijo: ¡Vete! Mientras vivas 
dirás: No me toques. Y tienes una cita que no podrás eludir. Mira 

a tu dios, ése a cuyo culto te entregaste, lo quemaremos y 
esparciremos por el mar. 



247 
 

Qur’an 20:86-97 
 

En estas aleyas se encuentran encriptados los dos elementos 
básicos que van a señalar a Samirí, a su descendencia y a sus 
seguidores como la tribu de los Banu Israil mejor camuflada de la 
historia -los gitanos. El primer elemento es la estrecha relación 
entre Samirí y determinadas entidades no humanas -shayatines y 
yins, que le hicieron ver lo que el resto de la comunidad de Musa 
no vio, ordenándole que tomara un puñado de la tierra marcada 
por sus huellas y lo lanzara. En el Qur’an se utiliza la palabra 
“mensajero”, es decir, alguien que es enviado con una misión, y en 
este caso pudo haber sido también un ángel al que se le habría 
encomendado poner a prueba al Samirí. Su relación con estas 
entidades dará lugar más adelante al desarrollo de prácticas 
conectadas con la magia, la adivinación (“vi lo que ellos no vieron”) 
y un tipo de vida chamánico; el mismo tipo de vida de los judíos, 
verdaderos inventores del Tarot e introductores de la magia y la 
adivinación en las logias masonas. 

A finales del siglo XV, la familia Sinclaire, de ascendencia judía, 
estaba fuertemente asentada en Escocia formando parte de su 
más distinguida nobleza y de la incipiente franco-masonería. Un 
siglo más tarde, la situación de los gitanos en el reino escocés se 
deterioró hasta el punto de que las nuevas disposiciones 
ordenaban estigmatizarles marcándoles a fuego en la mejilla o 
incluso cortándoles una oreja. William Sinclaire, por aquel 
entonces Presidente del Tribunal Supremo de Justicia de Escocia, 
hizo todo lo posible por protegerles, aunque no obtuvo sino un 
precario éxito. En 1616 se introduce una legislación todavía más 
severa resultando en una deportación en masa hacia Virginia, los 
Barbados y Jamaica, lugares éstos que más tarde se convertirán en 
verdaderos centros de la magia, de la música “esotérica” y del 
chamanismo. Resulta difícil de entender el decidido y arriesgo 
apoyo que los Sinclair brindaron a los gitanos si lo desligamos del 
hecho de que ambos grupos -judíos y gitanos- tienen un mismo 
origen -los Banu Israil. Desde su mismísimo comienzo, la 



248 
 

adivinación formará parte de las prácticas masonas como queda 
reflejado en el siguiente poema: 

 

Pues formamos parte de la hermandad de los Rosa Cruz; 
tenemos la palabra Mason, y la adivinación; 
lo que ha de venir podemos sin error predecir… 

Henry Adamson, The MusesThrenodie. 1638 
 

El segundo elemento lo constituye la maldición que Musa (a.s) 
arroja sobre Samirí y su descendencia, la misma maldición que 
arrojó el Altísimo sobre Iblis. 

 

La maldición caerá sobre ti hasta el Día de la Rendición de 
cuentas. Dijo: ¡Señor mío! Dame tiempo hasta el día en que se les 
devuelva a la vida. Dijo: Entonces serás de los que esperan hasta 
el día cuyo tiempo ha sido fijado. Dijo: ¡Señor mío! Puesto que 
me has extraviado, les haré creer en lo falso en la tierra y los 

extraviaré a todos. A excepción de aquellos siervos Tuyos  
que sean sinceros. 

Qur’an 15:35-40 
  
Son las mismas palabras con las que Musa maldice a Samirí. 

Hasta que llegue la Hora podrán él y su descendencia, y todos 
aquellos que les sigan, incitar a los hombres a que adoren al 
becerro y pasen su tiempo comiendo, bebiendo y “regocijándose”. 
Pero en la maldición de Musa hay un elemento nuevo y 
determinante a la hora de entender por qué el pueblo gitano es el 
único pueblo de la Tierra que lleva, desde los tiempos de Samirí 
hasta hoy, asentándose en todas las naciones sin asimilarse en lo 
más mínimo a ninguna de ellas -“mientras vivas dirás: no me 
toques”. Aquí, “no me toques” tiene un valor recíproco. Los 
gitanos son impuros para los no-gitanos de la misma manera que 
los gentiles lo son para aquellos. 

 Samirí, pues, se aleja de la gente de Musa y vemos reaparecer 
a sus descendientes en los Banu Murrah en su contienda contra los 
Banu Kilab que nos relata una tradición popular árabe llamada 
Harb al-Basus. El héroe de esta transmisión, recogida por la 



249 
 

historia, es al-Zira Sālama, de la raíz “salma”, de la que deriva el 
nombre Suleyman. Muy probablemente los gitanos de aquella 
época, los descendientes de Samirí, aprovechasen la situación que 
se había creado en los dominios del Profeta y monarca más 
poderoso de la tierra para hacerse con el poder aliándose con yins 
y shaytines. Ante esta rebelión, Suleyman reacciona de forma 
contundente -aplastando la revuelta de los Banu Murrah y 
añadiendo a la maldición de Musa nuevas imposiciones que 
jugarán un papel decisivo a la hora de determinar la forma de vida 
gitana. Suleyman les prohíbe portar armas y participar en guerras 
o revueltas. Les ordena vivir errantes, sin tener casas propias; y 
dado que corrompieron a la gente con sus “regocijos”, se ganarán 
la vida bailando y cantando, acompañándose de panderos y 
flautas, con la magia y la adivinación. A partir de esta derrota 
sufrida por los gitanos en la batalla de al-Basus comenzará su 
diáspora por toda la Tierra. 

Un pueblo puede vivir sin casas, puede vivir sin escritura, sin 
libros, sin una lengua propia, pero no sin una identidad. Los 
gitanos, pertenecientes en su origen a los Banu Israil, portarán con 
ellos a dondequiera que vayan y a dondequiera que se asienten la 
identidad profética. Sin embargo, en cuanto que pueblo errante, 
ha ido añadiendo a sus tradiciones originales las de otros pueblos, 
como el fuego mazdeísta, que tomaron de Irán. Cualquiera que 
haya vivido en un barrio de mayoría gitana tendrá gravadas en su 
retina pequeñas hogueras que son avivadas de noche y de día. 
Hoy, ese fuego ha sido substituido por la televisión, siempre 
encendida aunque nadie la mire. Un objeto pagano, pues; 
reminiscencia electrónica del mazdeísmo, que ya forma parte de la 
vida cotidiana de cristianos y musulmanes.  

Por otra parte, la minoría de entre ellos que ha logrado que 
prevalezca su identidad profética sobre la chamánica, optará por el 
protestantismo -sin imágenes y sin intermediarios- o el Islam, que 
les recordará el puro tawhid de Musa. Raras veces los veremos 
asociados a prácticas orientales, en las que el concepto de 
reencarnación entra en una clara e irreconciliable confrontación 



250 
 

con su creencia en el Día del Juicio y, por lo tanto, en la 
resurrección. 

Como en el caso de los judíos, la corrupción, la tentación… es 
siempre hacia fuera. Se corrompe, se engaña, se roba, a los no 
gitanos, pero dentro de sus comunidades imperan rigurosos 
principios morales con severos castigos para quienes los 
transgredan. Únicamente gitanos y judíos tienen dos leyes -una 
que aplican exclusivamente a su gente y otra con la que juzgan al 
resto de la humanidad.   

Cuando observamos a judíos y gitanos a lo largo de su devenir 
histórico, vemos que se trata de un mismo pueblo que un día, hace 
ahora miles de años, Musa separó para siempre. Sin embargo, sus 
destinos discurren por caminos paralelos. De todos los pueblos 
que habitan la Tierra, solamente sus nombres han pasado a ser un 
atributo. Decimos de alguien que es un “judío” o un “gitano”, 
queriendo significar prácticamente lo mismo.  

 

Y serás motivo de horror, y servirás de refrán y de burla 
a todos los pueblos a los cuales te llevará el Señor. 

Deuteronomio 28:37 
 

Son los únicos dos pueblos en toda la historia de la humanidad 
que no han conseguido jamás tener una patria ni asentarse en un 
territorio que les sea propio, a pesar de que nada, objetivamente 
hablando, se lo ha impedido nunca.  

Iblis se mantiene fiel a su misión de sacar al hombre del 
recuerdo de su Creador, susurrándole que no hay más vida ni más 
realidad que la de este mundo. Y de la misma forma, los Banu 
Samirí -el nombre que en todo rigor mejor denomina a los gitanos, 
han sido fieles a la suya, dando lugar allí donde se han asentado a 
sociedades chamánicas, basadas en la misma bacanal que la gente 
de Musa -comida, bebida y “regocijo”, los tres elementos propios 
de la negligencia, del olvido y de la inconsciencia. ¿En qué se ha 
convertido la vida de los occidentales? Trabajan, por un salario, 
realizando actividades que en nada les incumben, y su tiempo libre 
lo pasan en restaurantes, cafeterías, discotecas, salas de fiesta, 



251 
 

clubes nocturnos, cines y teatros, como si fueran a vivir 
eternamente, como si no les estuviera esperando, tras la muerte, 
una angustiosa pregunta: ¿En qué habéis pasado la vida? A la que 
la mayoría de los hombres, los que prestaron oído al susurró del 
shaytan y siguieron la forma de vida gitana, solamente podrán 
responder: “Comiendo, bebiendo y regocijándonos.” 

 
 
 
12. REFORMA PROTESTANTE VERSUS UNITARIANISMO 
 

La bomba de relojería que Pablo de Tarso había colocado en el 
corazón mismo de la creencia resultó ser tan destructiva para los 
que siguieron sus innovaciones como para el propio “judaísmo”. 
Habiendo sido éste barrido de Europa y de Oriente Medio, 
perseguido y mancillado, no les quedó a los judíos otro camino que 
el de “convertirse” a la falsa religión que ellos mismos habían 
fabricado. 

 

Cuando llegaron a ellos sus mensajeros con las Pruebas Claras se 
jactaron del conocimiento que tenían, y les rodeó  

aquello de lo que se burlaban. 
Qur’an 40:83 

 

Una vez más, su maquinación se había vuelto contra ellos. 
Ahora se trataba de socavar desde dentro los pilares mismos del 
Vaticano colocando es sus bases el corrosivo ácido de los errores 
que los propios judíos habían introducido en el credo de Sayddinah 
Isa (a.s). 

Guillermo de Occam había nacido en Ockham, Inglaterra, en 
1285. Siendo muy joven ingresó en la Orden franciscana en cuyo 
seno, como en el de la Iglesia, se debatía por aquel entonces el 
tema de la estricta visión del concepto de pobreza por parte de su 
fundador. Al haber deificado a Isa (a.s), los cristianos se 
encontraban sin un modelo humano al que seguir; y al haber 
excluido la Ley que Allah el Altísimo había revelado a Musa (a.s), 
carecían de un cuerpo legislativo que les permitiera gobernar o, al 



252 
 

menos, establecer amplias normas de comportamiento. Todo ello 
hacía que proliferasen las órdenes y las comunidades religiosas y 
que en sus credos hubiese elementos, más o menos velados, 
contrarios a los de Roma. Pero el trabajo de Occam iba más allá de 
estas disputas de frailes; su pasión por la lógica le hizo desarrollar 
un método de análisis aplicable también a la teología. Insistía en 
evaluar los temas de forma racional, otorgando una total confianza 
a las capacidades cognoscitivas del hombre. Desde su legalidad de 
franciscano este judío de Surrey estaba introduciendo una visión 
laica del conocimiento. Durante su estancia en Aviñón conoció al 
general de la Orden, Miguel de Cesena, y a su ministro general, 
Bonagratia -ambos en abierta confrontación con el papa Juan XXII. 
Cuando la polémica llegó al punto de ruptura, los tres franciscanos 
se refugiaron en Pisa en el año 1328, bajo la protección de Luis IV 
de Baviera, quien había sido excomulgado cuatro años antes, 
perdiendo su legitimad como emperador del Sacro Imperio 
Romano. Franciscanos y agustinos abrían un claro frente no sólo 
contra el lujo papal, tan contrario a la forma de vida de Isa (a.s), 
aunque se tratase del hijo de Dios, sino también contra el tomismo 
y su influencia aristotélica. Impregnados de las corrientes 
esotéricas sufís, basaban su teología en los principios 
neoplatónicos-agustinianos claramente expresados por el 
franciscano italiano Buenaventura. Cuando de vuelta a Inglaterra 
Guillermo de la Mare escribe su obra Correctorium fratris Thomae, 
una crítica a los escritos de Tomás de Aquino, Bonagratia la 
aprueba como texto básico para toda la Orden, prohibiendo la 
lectura de la Summa theologiae de Aquino si no era cotejada con el 
Correctorium. La influencia del Islam en la Orden franciscana se 
refleja incluso en sus normas -la norma XVII exhorta a los monjes a 
mantener, allí donde se diera el caso, una relación fraternal con los 
musulmanes, hecho éste que explicaría la presencia de conventos 
franciscanos en la mayoría de los países musulmanes.  

En el plano secular, ya desde su ascensión a la corona 
imperial, Luis IV abría otro frente al luchar por el derecho a elegir 
al emperador con independencia papal. Occam muere en 1349 -



253 
 

posiblemente a causa de la peste negra, pero la corriente 
subterránea continua. En 1340 nace en Deventer, Holanda, Gerard 
Groote. Como es habitual en la biografía de los judíos, también en 
su caso se desconoce su genealogía. Lo único que sabemos de él es 
que era hijo de una “pudiente familia” que lo envió a París para 
estudiar teología. Pero el acontecimiento realmente importante de 
su vida será el encuentro en 1371 con Florentius Radewunius, otro 
judío holandés, originario de Leerdam, en la región de Utrecht, que 
estudia en la universidad de Praga y más tarde es nombrado 
vicario de Deventer. Juntos fundan un centro de copia de 
manuscritos -uno no puede por menos de preguntarse qué 
manuscritos podían circular en el siglo XIV en la Europa del Norte si 
no eran manuscritos árabes traducidos al latín. Este centro dará 
lugar a la Comunidad de Hermanos, una orden aprobada por el 
papa Gregorio XI que influenciará decisivamente los patrones de la 
educación primaria y secundaria de toda Europa estableciendo 
grados académicos y libros de texto, algo que los jesuitas de 
Francia desarrollarán de forma más efectiva. Erasmus de 
Rotterdam será uno de los muchos “sabios” europeos que 
estudien en las instituciones educativas de la Comunidad de 
Hermanos. Cada vez son más robustos los pilares del edificio laico 
judío. Del centro de copia de manuscritos y de las instituciones 
educativas de la Comunidad, las logias masonas recogerán un 
conocimiento y un método de estudio y de investigación que 
desembocará en la Royal Society y en el posterior y vertiginoso 
desarrollo tecnológico propiciado desde el positivismo, afluente 
del mismo río.  

Si hasta ahora los judíos se habían ido infiltrando en la Iglesia 
creando órdenes “religiosas”, comunidades “espirituales”… para 
de esa forma controlar y transformar el catolicismo en 
instrumento suyo, a partir de la Reforma esos mismos judíos se 
irán transformando en ideólogos políticos y en una nueva clase 
social que pronto adquirirá el papel sacerdotal que ha perdido 
Roma -la comunidad científica que reducirá la inabarcable realidad 
al tamaño de sus limitadas capacidades cognoscitivas. El 



254 
 

Dictionnaire historique et critique que Pierre Bayle publica en 1697 
es una buena prueba de ello. Ambas congregaciones, la católica y 
la protestante, tachan este trabajo enciclopédico de herético y 
contrario a la “ortodoxia” de las dos Iglesias, algo que ya no 
convence a nadie. A través de eruditas anotaciones, anécdotas y 
comentarios, el famoso diccionario de Bayle adquiere la forma de 
un tratado en el que se preconiza la superioridad del más radical 
escepticismo, del ateísmo y del epicureísmo por encima de 
cualquier sistema religioso, método éste que los enciclopedistas 
del siglo XVIII utilizarán en todas sus obras. El físico alemán Georg 
Lichtenberg que nace en 1742 y muere rozando el siglo XIX, 
ridiculiza en sus Aforismos toda aproximación metafísica al 
conocimiento sin tener ya que utilizar ningún tipo de lenguaje 
cifrado. En 1854 aparecerá la obra más importante de Auguste 
Comte System de politique positive, en la que básicamente expone 
su rechazo a la teología y a la metafísica como modos imperfectos 
de conocimiento, al tiempo que propone la investigación positiva 
basada en los fenómenos naturales, en sus propiedades y 
relaciones, que sólo las ciencias empíricas pueden verificar. Ésta y 
otras corrientes subterráneas en las que los judíos han ido 
vertiendo su concepción atea y antropomórfica de la existencia 
desembocarán en el océano de la Revolución Rusa, donde se 
mezclarán y se desarrollarán hasta dar nacimiento al nuevo 
superhombre, ésta vez de origen humilde, de origen proletario, 
pero investido de la misma tarea divina de vencer al mal, a la 
opresión, a la tiranía y de conducir a la humanidad hacia un 
luminoso futuro de libertad. 

Sin embargo, y a pesar de estos robustos pilares milenarios, 
los judíos no lograban plasmar en una nítida imagen su larga 
experiencia. Se habían creado órdenes, logias, sociedades 
secretas… pero no había una sociedad capaz toda ella de aunar lo 
material con lo espiritual, lo secular con lo clerical; una sociedad 
que no necesitase reyes ni papas.  

Las aguas subterráneas holandesas aflorarán en Alemania 
dando lugar al desbordante río de la Reforma. Martín Lutero tiene 



255 
 

la respuesta. Las elites judías europeas llevan siglos buceando en el 
Islam de al-Ándalus y de Oriente. Allí está la solución. El propio 
Lutero lo enuncia en los prolegómenos de su propuesta teológica -
construir una sociedad de sacerdotes seculares. Ese ha sido el 
éxito del Islam. Por ello, las sociedades musulmanas no han 
necesitado papas ni vaticanos, obispos ni concilios… no les ha 
hecho falta atormentar a sus sabios con el celibato ni 
diferenciarles del resto de los creyentes con chamánicos 
uniformes. Todos ellos son santos que trabajan, se casan y tienen 
hijos; santos que llevan el Mensaje del Todopoderoso hasta el 
último rincón de la tierra y lo hacen a riesgo de sus bienes y 
personas; santos que luchan, que escriben tratados teológicos, 
matemáticos, de astronomía… Lutero ha encontrado la solución 
pero quiere encubrir la fuente. Toma del Islam todos los elementos 
de su reforma, pero deja la Trinidad, la deidad de Isa (a.s), ya que 
es el principio que separa el cristianismo del judaísmo y del Islam; 
un principio erróneo y blasfemo que no va a dejar de horadar el 
cerebro de católicos y protestantes como si de una barrena se 
tratase. Sin embargo, los elementos islámicos que tiene en la 
mano son más que suficientes para enfrentarse a Roma, denunciar 
sus absurdas innovaciones y crear una nueva Iglesia. 

¿De dónde tomó Lutero esos principios islámicos y ese odio 
por el extravagante lujo de Roma? Todo eso lo tomó de la 
Comunidad de Hermanos, con quienes también él estudió en uno 
de sus colegios en Magdeburg. 

Se rompen las imágenes; se bautiza con agua a una edad en la 
que la persona es capaz de comprender lo que está pasando, no a 
las pocas semanas de nacer; se elimina la confesión, pues no 
puede haber intermediarios entre el Creador y el hombre; la Biblia 
se convierte en un libro que todo creyente debe leer y sacar sus 
propias conclusiones; nadie, tampoco el papa, está investido de 
infalibilidad; la mayoría de los santos son invenciones populares y 
de los clérigos y por lo tanto se deberán revisar sus vidas y su 
realidad histórica antes de considerarlos como tales. 



256 
 

Junto a tan saludable purga corrían otras aguas más turbias. 
Lutero era ese anhelado segundo Pablo de Tarso y como él llevaba 
escondidas en algún lugar de su vestimenta dos potentes bombas 
de relojería -el capitalismo y el colonialismo. 

La Reforma, siguiendo el método judío por excelencia, fue una 
revolución en toda regla; una revolución que, como el resto de las 
revoluciones promovidas por los ideólogos judíos, costó 
innumerables vidas humanas; en realidad, simples peones, 
marionetas que se movían al son de su clarín hechicero. Sigamos, a 
vuelo de pájaro, todo el proceso.  

En otoño de 1517 un suceso, aparentemente insignificante, va 
a cambiar el rumbo de la historia europea. El dominico alemán 
Johann Tetzel había comenzado a introducir en sus prédicas a los 
fieles la idea de que la obtención de una bula papal llevaba consigo 
la remisión de los pecados. Aquella proposición irritó a Lutero de 
tal manera que se decidió a escribir un borrador con 99 tesis 
dirigido al arzobispo Alberto de Mainz, en el que le exhortaba a 
que pusiese fin a los extravagantes sermones de Tetzel. Las 99 
tesis llegaron a Roma y comenzaron a circular por toda Alemania. 
El espíritu del borrador iba más allá de un mero rapapolvo 
teológico; se dirigía como una flecha envenenada al corazón de la 
Iglesia y del Vaticano. Muchas de las tesis comenzaban con la 
palabra “cristianos” en vez de católicos y la propuesta de la tesis 
86 era claramente provocativa –“¿Por qué el papa, cuya riqueza es 
mucho mayor que la del César, no construye la basílica de San 
Pedro con su propio dinero y no con el de los creyentes?” 

En el verano de 1518 la causa Lutheri se ha complicado más de 
la cuenta y es llamado a Roma para ser examinado sobre sus 
doctrinas. Frente a él va a estar la cabeza de la Orden dominicana, 
el italiano Gaetano, un acérrimo defensor del tomismo y uno de 
los hombres mejor preparados de la curia romana. No obstante, la 
confrontación teológica no llevó a ninguna parte. Sabiéndose en 
peligro y contando con la protección de Federico III de Sajonia, 
Lutero huye a Wittenberg, desde donde promulga una llamada a 
un concilio general de la Iglesia para que sean escuchadas sus 



257 
 

proposiciones. Pero el Papa León X ya ha tomado partido y ha 
declarado herética la doctrina de Lutero. La mecha, sin embargo, 
ha comenzado a arder y se dirige como una serpiente perseguida 
en dirección a un barril de pólvora -la Reforma está en la calle, en 
el clero, en las instituciones educativas… corre de boca en boca y 
sus partidarios se cuentan ya por miles. En 1520 Lutero arroja la 
bula papal a una hoguera que habían encendido algunos de sus 
estudiantes en las afueras de la ciudad. En ella se condenaban por 
heréticos 41 puntos doctrinales que habían aparecido en sus 
diferentes escritos. La respuesta de Roma a tal desafío no se hizo 
esperar -en 1521 Martín Lutero es excomulgado. Pero el asunto no 
podía zanjarse de ese modo, precisamente porque la Reforma 
venía a expresar el descontento generalizado de la cristiandad por 
la autoritaria y en la mayoría de los casos injustificada forma de 
actuar que tenía la Iglesia católica. Quizás por ello se decide 
convocar en ese mismo año una asamblea en Worms en la que 
Lutero pueda defender personalmente su posición. Se trataba en 
el fondo de lograr que se retractase de esos 41 puntos “heréticos”, 
de forma que las aguas volviesen a su cauce. Lutero, sin embargo, 
no se retractó de ninguno de los principios doctrinales que le 
separaban radicalmente de la Iglesia y tras una intensa actividad 
diplomática de unos y otros, Carlos V firmó el Edicto de Worms por 
el que se declaraba a Lutero hereje y por lo tanto reo de muerte. 
Antes de ser apresado, soldados de Federico III lo “secuestran” y lo 
llevan al castillo de Wantburg, donde permanecerá escondido 
hasta finales de ese mismo año. Durante su estancia en Wantburg, 
Lutero llevó a cabo una de las grandes tareas que justificarían la 
redacción de la Biblia septuaginta -su traducción al alemán. Con 
ello apuntalaba todavía más los muros del edificio laico judío -
establecía la base del nacionalismo alemán, sostenido desde ahora 
por una misma lengua vernácula, al mismo tiempo que 
transvasaba la visión judía de la historia con todas las 
falsificaciones que éstos habían vertido en la traducción al griego 
de la Biblia siriaca. Y de alguna forma, aquí acaba su tarea, también 
su fama. Cuando vuelve a Wittenberg, se encuentra con una 



258 
 

situación totalmente distinta a la que en un principio debería 
haber prevalecido tras el Edicto de Worms. La Reforma ha dejado 
de ser una cuestión teológica para convertirse en una propuesta 
política, económica y social. Los teólogos, el clero... ya no serán los 
encargados de dirigirla ni de interpretarla. Serán ahora los 
campesinos, los ideólogos, los príncipes y los intelectuales laicos 
los que debatan su aplicación. Para colmo de males, han surgido 
otros líderes con una visión más social y radical que la del propio 
Lutero, dispuestos a ser ellos quienes lleven hasta sus últimas 
consecuencias aquel borrador de 1517 y sus 99 tesis. Lutero creó 
una estructura teológica capaz de sostener el creciente y 
generalizado rechazo del Norte de Europa al papado, a su credo y a 
sus ritos; rechazo, a su vez, compartido por muchos de los 
principales actores políticos de la época.  

Sin embargo, el enlace que ensamblará los elementos todavía 
sueltos del edificio laico judío será Thomas Müntzer, verdadero 
precursor del marxismo y tan visionario que incluso en el siglo XVI 
intuyó la Revolución Rusa sin necesidad de pasar por la francesa; 
demasiado visionario para su tiempo y como todo judío demasiado 
apocalíptico. Fue el líder indiscutible de las revueltas de 
campesinos de Alemania que acabaron en una total masacre; 
revueltas contra las que se opusieron Lutero y Erasmo -uno por 
prudencia y otro por mezquindad. El fracaso de la revuelta le 
pareció a Müntzer ser el juicio de Dios sobre una gente todavía 
impura para la enorme tarea que se había impuesto a sí misma, 
pero en absoluto le pareció la derrota de su idea de una nueva 
sociedad. Müntzer fue detenido, torturado y en mayo de 1525 
ejecutado. Su verdadera misión debería esperar casi 400 años 
antes de poderse realizar. 

La labor de Lutero ha terminado. Sus aguas se desparramarán 
por sangrientas simas, por guerras interminables; producirán las 
amargas plantas de seudopapados, inquisiciones, sistemas 
políticos y económicos tan malsanos como los que pretendían 
eliminar. El protestantismo no sólo cercena la autoridad absoluta 
de la Iglesia de Roma, sino también la de Dios. Después de crear el 



259 
 

universo y de predestinar el destino de todas Sus criaturas, no Le 
ha quedado otra función que la de retirarse del escenario 
existencial y descansar en algún paraje metafísico. Ahora, el 
hombre no tendrá otra elección ni otra responsabilidad que la de 
vivir plenamente el destino que se le ha decretado de antemano. 
Si soy rico y blanco -la raza superior- es porque así lo ha querido 
Dios, así me ha predestinado. Me ha dado los medios para 
atesorar la riqueza que poseo y el derecho a servirme de los que 
ese mismo decreto ha hecho negros, o indios, o aborígenes… 
pobres e ignorantes. Dios los ha maldecido y los ha condenado a la 
esclavitud perpetua y a servir con humildad a sus hermanos 
blancos.  

 

Y despertó Noé de su embriaguez, y supo lo que había 
hecho su hijo más joven, y dijo: Maldito sea Canaán; siervo de 
siervos será a sus hermanos. Dijo más: Bendito por mi Dios 
sea Sem, y sea Canaán su siervo. Engrandezca Dios a Jafet, y 
habite en las tiendas de Sem, y sea Canaán su siervo. 

Génesis 9:24-27 
 

El burdo concepto protestante de predestinación nada tiene 
que ver con el Decreto Divino. Éste responde a una sabiduría que 
sólo Allah el Altísimo puede concebir y que le está velada al 
hombre, cuyo raciocinio no puede comprender. Pero lo que sí 
puede comprender y sentir plenamente es, por una parte, que ese 
decreto es el mejor posible y el más misericordioso; y, por otra, 
que el hombre tiene plena responsabilidad de sus actos. En ningún 
Libro Revelado se ha dicho que el blanco sea superior al negro ni el 
rico al pobre. De ser así, deberíamos concluir que los Profetas han 
sido las criaturas más inferiores y malditas de la creación, pues 
todos ellos eran pobres y muchos de ellos negros o de tez muy 
oscura, oscura como la tierra de la que hemos sido creados. 

 

Y vino un escriba y le dijo: Maestro, te seguiré a donde 
quiera que vayas. Jesús le dijo: Las zorras tienen guaridas, y 
las aves del cielo nidos, más el hijo del hombre no tiene 
donde recostar su cabeza. 



260 
 

Mateo 8:19-20 
  
Con la predestinación en la mano y la eficacia, el éxito, la 

riqueza y la blancura como sus manifestaciones divinas, los 
protestantes van a establecer un salvaje capitalismo y el más atroz 
colonialismo. Cientos de pueblos van a ser invadidos, sus riquezas 
expoliadas y sus habitantes masacrados o esclavizados. Estos 
nuevos misioneros van a concluir que los negros, los indios y todos 
aquellos que presentan rasgos faciales diferentes a los del hombre 
blanco han sido maldecidos por Dios y entregados a satanás y por 
lo tanto ningún cristiano debe casarse con ellos ni ser su amigo ni 
su vecino, ni tampoco su compañero de clase o de trabajo… 
Todavía en 1967 había, de facto, una fuerte segregación racial en 
los Estados Unidos. En Sudáfrica, colonizada por los holandeses, el 
apartheid continuó oficialmente hasta bien entrados los 90. 

A mediados del siglo XIX, John L. O'Sullivan acuñaba en su 
revista United States Magazine and Democratic Review de julio-
agosto de 1845, la expresión the manifest destiny, una obra de 
arte semántica que podríamos traducir por la “inevitabilidad del 
destino”. Los congresistas adoptaron rápidamente el término en 
sus debates sobre la expansión del continente, ahora santificada 
por la Providencia. Aunque en un principio se presentó como un 
postulado de los demócratas, a partir de 1890 pasó a convertirse 
en piedra angular de la política republicana. “Nada podemos hacer 
por evitar nuestro avance hacia el Pacífico, hacia Méjico, hacia las 
islas, hacia Alaska… está escrito… dominar el mundo es nuestro 
inevitable destino.” De esta forma, los protestantes voceaban el 
discurso de sus ventrílocuos -el manoseado concepto de “pueblo 
elegido”. El pueblo de Israel era ese pueblo elegido actuando 
ahora bajo la cobertura de los países ricos europeos y de los 
esforzados colonos americanos. Un día, no obstante, tendrían su 
propia tierra y ese día todos los demás pueblos deberían 
someterse a ellos y servirles, como la manifestación de un “destino 
inevitable y providencial”. En la Biblioteca del Congreso, 
Washington, D.C., se conserva una cromolitografía de 1873 



261 
 

titulada The Manifest Destiny, réplica de la pintura original de John 
Gast que en 1872 le encargó George Crofutt, editor de una popular 
serie de guías para viajar al Oeste. El cuadro muestra el paisaje 
paradisiaco de una Arcadia perdida entre bucólico y amenazador. 
En la parte derecha hay un cielo luminoso y despejado bajo el cual 
se despliega la civilización del hombre blanco -al fondo se pueden 
distinguir barcos surcando un ancho río; el ferrocarril atravesando 
las hasta ahora inhóspitas praderas del oeste americano; una 
elegante diligencia tirada por seis caballos que corren a todo 
galope… Delante, un grupo de colonos que llenos de 
determinación van arando la tierra mientras caminan. La parte 
izquierda, en cambio, está mucho más oscura. Negros nubarrones 
se ciernen sobre ella. Todavía no ha llegado la civilización europea 
y la barbarie india prevalece -se ven manadas de búfalos y un 
bravo jinete que cabalga hacia ellos con la intención de alejarlos de 
una tierra en la que pronto crecerá abundante pasto para sus 
ganados; un grupo de indios huye, como los búfalos, hacia el oeste 
donde, no tendrán más opción que arrojarse al océano o perecer 
en las interminables deportaciones que el hombre blanco les 
impondrá con implacable eficacia. Parece “inevitable” el destino 
de unos y otros. Pero ¿quién legitima este escenario? Una 
bellísima mujer con una larga y dorada caballera que vuela por 
encima de los colonos como su líder, su guía… su razón de ser. No 
aparece entre las nubes la honrosa cabeza de un venerable 
anciano representando a Dios como en las pinturas renacentistas 
de Miguel Ángel, ni el Profeta Musa portando la Ley. América no se 
va a construir sobre una religión ni sobre Ley Divina alguna. Esa 
hermosa mujer lleva debajo de su brazo derecho un libro como 
símbolo del conocimiento, de la observación, del análisis, de la 
investigación… y de ese mismo brazo le cuelga una madeja de hilo 
cuyo extremo sostiene con la mano izquierda; es el hilo del 
telégrafo, símbolo de la tecnología, del progreso que los indios -
inevitablemente- no han sabido entender ni desarrollar.  

El otro padre de la Reforma -Calvino- trabajó incansablemente 
por establecer todas las instituciones contra las que con tanto 



262 
 

ahínco habían luchado los reformistas; entre ellas, la Inquisición. 
Se trataba de sustituir a Roma, no de eliminar el poder eclesiástico 
que ahora, sin la pompa papal, se ocuparía cada vez más de los 
asuntos mundanos. Calvino establece la Academia Genovesa como 
un centro humanista en el que preparar a los estudiantes para que 
ocupen puestos de liderazgo secular. En este sentido, la verdadera 
corriente reformista, la más eficaz en la tarea de edificar la macro 
estructura laica judía, fue la de Erasmo de Rotterdam, cuyas aguas 
tintó con el nombre de humanismo. El hombre se convierte en la 
medida de todas las cosas y, lo más importante, posee las 
capacidades suficientes para desarrollar un conocimiento sin 
límites, un poder que no necesita de ningún dios. De haberles 
importado el espíritu, el verdadero credo transmitido por los 
Profetas desde la noche de los tiempos, ¿habrían dejado intacto 
esos padres reformistas el aberrante concepto de la Trinidad? ¿La 
chamánica visión de la eucaristía? Ya hemos visto que estos 
blasfemos principios son, precisamente, los que han separado al 
cristianismo del judaísmo y del Islam, convirtiéndolo en una 
religión independiente y excluyente de todo lo demás. Este hecho 
quedó de sobras probado en el caso Servet. Al-Ándalus, donde la 
cruz cristiana había enterrado el Islam a finales del siglo XV, seguía 
dando las mentes más lúcidas y libres de Europa. Miguel Servet no 
tenía que hacer concesiones a nadie y desde la irrefutable 
perspectiva islámica atacó con virulencia tanto a católicos como a 
protestantes, ya que ambas corrientes seguían siendo esclavas del 
concilio de Nicea. Su visión cristiana, contraria a la Trinidad, le hizo 
mantener una profusa y crispante correspondencia con Calvino. 
Aquella cartas mostraban claramente la superioridad teológica del 
sabio español y la mediocridad intelectual de Calvino. Por ello, 
cuando en 1553 publica su gran obra Christianismi Restitutio, 
añade al final del volumen las treinta cartas donde se plasmaba su 
polémica con el reformador ginebrino. Aquello supuso el mayor 
escándalo teológico de la época y tan indignado se sintió Calvino 
que le denunció a la Inquisición. Se le encarceló en Viena y su libro 
fue quemado. De alguna forma, hasta hoy desconocida, logró 



263 
 

escapar de la prisión. Se dirigió a Nápoles, y para ello se vio 
obligado a pasar por Ginebra, donde fue reconocido en una iglesia 
y Calvino lo denunció a las autoridades. Después del fraudulento 
juicio en el que fue declarado hereje, los católicos estaban 
dispuestos a liberarle o, al menos, a reconsiderar la sentencia. Sin 
embargo, Calvino presionó para que se le condenara de forma 
definitiva y absoluta y se le quemara vivo. Los calvinistas de 
Ginebra se encargaron muy gustosos de ejecutar la orden de su 
superior utilizando leña verde para que durase más el suplicio. 
Aquel crimen contra una de las mentes más penetrantes que ha 
dado la cristiandad europea causó un profundo malestar en las 
propias iglesias reformistas, pero Calvino les obligó a que 
aprobasen su conducta y el propio Melanchthon lo calificó de pium 
et memorabile ad omnem posteritatem exemplum. Este es el 
trabajo en el que siempre han destacado los judíos -falsificar, 
encubrir y asesinar a las verdaderas elites de la humanidad. Miguel 
Servet había sido ajusticiado de forma salvaje por los humanistas y 
reformadores europeos, pero su obra influenció de forma decisiva 
a Laelius Socinus, el más importante, quizás, de los nuevos 
impulsores del unitarismo anti-trinitario. Al mismo tiempo, Peter 
Gonesius, un estudiante polaco, defendió varias de las tesis de 
Servet en un sínodo de la Iglesia Reformada de Polonia, lo que dio 
origen a un cisma entre las diferentes posiciones de las iglesias 
reformistas y a la formación de la “Iglesia Menor Reformada”, 
también conocida con el nombre de “Hermandad Polaca”, que 
llegó a tener 300 congregaciones en todo el territorio de la 
Rzeczpospolita -el estado más grande de Europa en aquel tiempo, 
formado por Polonia y Lituania. Y de la misma forma, los 
postulados de Servet llegan a John Biddle, el máximo exponente 
del unitarismo en Gran Bretaña. Esta corriente servetiana anti- 
trinitaria será una y otra vez perseguida y aplastada por el 
movimiento anti-reforma primero, y por los jesuitas después. Sin 
embargo, logrará sobrevivir hasta el siglo XX. En 1928 el acuerdo 
entre la Asociación Unitaria Británica y Extranjera con la 
Conferencia Nacional dio como resultado la fundación de la 



264 
 

Asamblea General Unitaria y de las Iglesias Cristianas Libres. El 
unitarismo anti-trinitario podría ser en un futuro cercano el lugar 
de encuentro de todos los cristianos del mundo que buscan con 
sinceridad la luz de la verdad y al mismo tiempo el enlace con el 
Islam. 

Desde la llegada de los Templarios procedentes de “tierra 
santa” a Europa y su asentamiento en el continente no ha dejado 
de obsesionar a las mentes judías más perspicaces de occidente la 
imagen de un mundo secular, laico y “republicano”. Este mundo 
ateo sostenido por ratificadores plebiscitos deberá tener, no 
obstante, una válvula de escape. Habrá crímenes, genocidios, 
mentiras, traiciones y acuerdos secretos que no podrán someterse 
al juicio popular, al asentimiento de las masas. Este sistema 
parlamentario que dará origen, más tarde, a la democracia 
necesita una carta trucada con la que cuadrar la jugada. Al mismo 
tiempo, le hace falta una base ideológica que convierta la trampa 
en “inevitabilidad”. De todo ello les proveerá Nicolás Maquiavelo. 
Ha escuchado muy atentamente los sermones de Girolamo 
Savonarola, en los que el monje dominicano arremete contra el 
clero, el gobierno de los Médicis  y el papa, lo que, finalmente, le 
costara la vida -en 1498 es colgado por hereje y su cuerpo 
quemado en la plaza pública. Tras la ejecución de Savonarola y la 
expulsión de Piero di Lorenzo de Medici, se hace con el gobierno 
de la República de Florencia Piero Soderini, instaurando en la 
sociedad florentina la moderación y una sabia política exterior. En 
este clímax de tolerancia Maquiavelo va confeccionando sus dos 
obras más importantes -El Príncipe y Discursos sobre los 10 
primeros libros de Tito Livio. En ellos desarrollará los dos principios 
que pasarán a formar la base política sobre la que se asentarán los 
sistemas parlamentarios y su colofón democrático –“la razón de 
estado” y “el fin justifica los medios.” 

Los ideólogos europeos tratarán de hacer creer a la ciudadanía 
que Maquiavelo no fue sino un esperpéntico y cínico hereje, cuyas 
teorías no tuvieron mayores consecuencias que su 
encarcelamiento y posterior exilio. Sin embargo, nada más lejos de 



265 
 

la realidad -tanto la sociología como las ciencias políticas que se 
desarrollarán más tarde en Occidente serán hijas, o hijastras, 
inseparables de esos dos principios que acuñó el maquiavélico 
florentino y en los que Europa y América han basado sus fechorías. 
No es fácil rastrear esta poderosa influencia, ya que todas las obras 
de Maquiavelo fueron puestas en el Index librorum prohibitorum. 
Mencionar su nombre o algunos de sus postulados podía conllevar 
la misma suerte que la suya o al menos un claro desprestigio. Sin 
embargo, y aun a pesar de la espada de Damocles que pendía 
sobre las cabezas de todos los pensadores europeos, Francis Bacon 
(1561-1623) y el filósofo político inglés James Harrington (1611-
1677) hablan con admiración de Maquiavelo, dándole el 
calificativo de “príncipe de los políticos”. De la misma manera, el 
filósofo judío Spinoza (1632-1677) defiende las buenas intenciones 
de Maquiavelo al enseñar a los tiranos cómo hacerse con el poder, 
y afirma en su Tratado político que Maquiavelo era un republicano.  
Y en esa misma corriente hay que situar la definición que el 
filósofo francés Jean-Jacques Rousseau (1712-1778) da del 
pensador florentino en su Contrato social: “Un hombre honesto y 
un excelente ciudadano.” Y con respecto a su libro El Príncipe 
declara que “es el libro de los republicanos”. Hubo otros 
pensadores que se sirvieron de los principios e ideas de 
Maquiavelo sin mencionarle. Tal es el caso del filósofo italiano 
Giovanni Botero (1540-1617), que introduce en sus obras el 
concepto maquiavélico de que el estado está exento de toda 
moral. El Príncipe de Maquiavelo será la base argumental y 
justificativa  del uso restrictivo de la voluntad popular por parte de 
los poderes parlamentarios, republicanos y, finalmente, 
democráticos. El Príncipe lo ha expresado claramente: No se puede 
ni se debe consultar al pueblo a la hora de tomar ciertas 
decisiones, por muy dolorosas y contrarias a la propia constitución 
que sean. Y cuando un ciudadano norteamericano pregunte dentro 
de 50 años por qué el gobierno federal derribó las torres gemelas, 
le dirán que fue “razón de estado” y añadirán que “el fin justifica 
los medios”.  



266 
 

A los ojos de las logias francesas la Reforma no parece, sin 
embargo, que sea capaz de implantar en Europa su proyecto laico. 
En 1789 una buena parte de la burguesía francesa liderada por los 
judíos masones se alza con el poder en lo que se ha dado en llamar 
“la Revolución Francesa”, derrocando a la monarquía y 
guillotinando a Luis XVI en 1793. De esta forma, se daba por 
terminada la dinastía de los capetos -una de cuyas ramas era la 
casa de Borbón, la casa del guillotinado rey- a la que había 
pertenecido Felipe IV el Hermoso. No es de extrañar -aunque bien 
pudiera ser una leyenda fabricada posteriormente- que después 
de la ejecución en la plaza de la Revolución de París un hombre 
subiera al cadalso y, untando su mano en la sangre del rey, gritara 
a la multitud: “¡Jacques de Molay! ¡Hoy has sido vengado!” La 
historia -por decreto de Allah el Altísimo- volvía al punto de 
partida, pero no en círculo, sino es espiral -ni monarquía ni clero; 
ni papas ni iglesia -el proyecto judío, ahora sin camuflajes ni 
alianzas contra natura.  

La Revolución Francesa no fue, como ya hemos visto, el fruto 
de un levantamiento popular. Durante casi 40 años, más de la 
mitad del territorio francés -toda la región de la Vendée- se alzó en 
armas para defender el otro proyecto, el de Felipe IV, el de una 
monarquía legitimada por Dios y no por los hombres. Más de 500 
mil muertos atestiguan la sinceridad y determinación de la clase 
rural y artesanal de Francia. Víctor Hugo, a pesar de su condición 
de Gran Maestre masón, declararía años más tarde: “Francia era 
entonces más grande que Europa; la Vendée era entonces más 
grande que Francia.”  

Hippolyte Taine, uno de los pensadores positivistas más 
estimados del siglo XIX, mantenía en su libro Les Origines de la 
France Contemporaine la tesis de que lejos de promover libertad, 
como la mayoría de los franceses cree, la Revolución transfirió 
absoluto poder a unas manos más déspotas que las monárquicas. 

Catapultados por un Imperio Otomano en declive, por una 
rápida conquista de las Américas y por una nueva clase científica 
que no cesaba de experimentar los descubrimientos, las teorías, 

ebcid:com.britannica.oec2.identifier.ArticleIdentifier?articleId=53226&library=EB&query=null&title=Jacques%20de%20Molay#9053226.toc


267 
 

las ecuaciones y los misterios de Oriente que durante siglos habían 
permanecido incomprendidos para las mentes europeas, los judíos 
intentan de nuevo establecer en Francia su gran proyecto laico.  

La monarquía ha sido arrancada de raíz y el clero francés será 
elegido por la Asamblea Nacional, a la que deberá absoluta 
sumisión -no al papa. Sin embargo, no sólo en la Vandée, sino en el 
propio París, los royalistas no se dan por vencidos y siguen 
luchando por restablecer la monarquía. En reacción a este poder 
que aún sigue vivo y activo en la política revolucionaria, los judíos 
establecen el club Jacobino -al que inmediatamente se une 
Napoleón- como su cuartel general desde el cual fortalecer la 
revolución, instaurar definitivamente la república y liderar el 
movimiento de descristianización. En 1793 se calcula que había 
entre cinco y ocho mil clubs jacobinos en toda Francia, con más de 
500 mil afiliados. Y será desde este club, cuya máxima era libertad 
e igualdad para todos, desde el que se lance “el Reino del Terror”, 
que tendrá su máximo apogeo durante el periodo comprendido 
entre el 5 de septiembre de 1793 y el 27 de julio de 1794. A partir 
de esa fecha toda persona sospechosa de maquinar contra la 
Revolución será encarcelada o ejecutada, ya que al aprobarse la 
ley del 22 de prairial -según el nuevo calendario revolucionario y 
que correspondería al mes de mayo- a los tribunales sólo se les 
dejaba la opción de absolver o condenar a muerte. Durante este 
periodo el Comité de Seguridad Nacional -dominado por 
Robespierre- ejercerá un control dictatorial sobre el gobierno 
francés, eliminando a sus enemigos del ala izquierda -los 
hébertistas y a los del ala derecha -seguidores de Georges Danton. 
Durante el reino del terror fueron detenidos 300 mil sospechosos; 
17 mil fueron oficialmente ejecutados y muchos otros murieron en 
prisión sin haber sido juzgados. 

Robespierre, el inspirador y ejecutor de los ideales jacobinos, 
fue depuesto por la Convención Nacional en julio de 1794 y 
ejecutado un día más tarde. Al mismo tiempo se derogaban las 
leyes que habían dado cobertura al reino del terror y los grupos 



268 
 

royalistas volvían a defender la restauración de la monarquía en 
las nuevas instituciones del poder revolucionario.  

La constitución que la Convención Nacional aprobó en el año 
III de la revolución colocaba el poder ejecutivo en un Directorio de 
cinco miembros y el poder legislativo en dos cámaras -el Consejo 
de Ancianos y el Consejo de los Quinientos. Sin embargo, la guerra 
entre revolucionarios y contrarrevolucionarios continuó tanto 
dentro como fuera de las fronteras de Francia. Las disputas, que 
no hacían sino enturbiar cada vez más las aguas recién aclaradas 
por la constitución, se dirimían con golpes de estado, 
especialmente el del 4 de septiembre de 1797, que expulsaba a los 
royalistas del Directorio y de los Consejos. El 9 de noviembre de 
1799 Napoleón Bonaparte abole el Directorio y se erige en único 
líder de Francia y su primer cónsul.  

El “caso Napoleón” es otra de las fabricaciones judías de la 
historia. A pesar de la debacle política, económica y militar en la 
que quedó sumida Francia a su muerte y a pesar del torrente hostil 
de libros que empezaron a fluir aun en vida de Bonaparte, como 
los del conocido escritor Chateaubriand, pronto reaccionarán las 
logias judeo-masónicas asumiendo la tarea de defender a 
Napoleón contra viento y marea; es decir, contra cualquier crítica 
por muy objetiva y bien fundada que ésta pudiera estar. Conocidos 
escritores de la talla de Lord Byron, Heinrich Heine o el novelista 
francés Stendhal, junto con sumisos “trabajadores” de las logias, 
comenzarán la tarea de su rehabilitación. Idealizarán su vida dando 
lugar a la leyenda napoleónica. Sin embargo, si nos atenemos a los 
datos históricos y nos alejamos de los tópicos que se asocian a su 
vida, nos encontraremos con un italiano de Córcega “educado” en 
Francia a instancias de su padre Carlo Buonaparte, quien se había 
unido a Pasquale Paoli en un intento de resistir a la ocupación de 
la isla por parte del ejército francés, pero a quien abandona para 
negociar con la metrópoli y obtener el puesto de asesor judicial de 
Ajaccio en 1771 y la admisión de sus dos hijos mayores, José y 
Napoleón, en el Colegio de Autun.  

ebcid:com.britannica.oec2.identifier.ArticleIdentifier?articleId=22678&library=EB&query=null&title=vicomte%20de%20Chateaubriand#9022678.toc
ebcid:com.britannica.oec2.identifier.ArticleIdentifier?articleId=18402&library=EB&query=null&title=Lord%20Byron#9018402.toc
ebcid:com.britannica.oec2.identifier.ArticleIdentifier?articleId=39839&library=EB&query=null&title=Heinrich%20Heine#9039839.toc
ebcid:com.britannica.oec2.identifier.ArticleIdentifier?articleId=69573&library=EB&query=null&title=Stendhal#9069573.toc


269 
 

Napoleón, extranjero en uno y otro país, sirve como 
mercenario en el ejército francés cuando el puesto y la misión que 
se le encarga son de su agrado. De hecho, en 1792 es declarado 
desertor por no haberse incorporado a su destino como 
lugarteniente de la guardia nacional, enredado como estaba en los 
complots de Paoli. En más de una ocasión consideró la posibilidad 
de ofrecer sus servicios al Sultán de Estambul.  

Su “genial” carrera militar estuvo plagada de derrotas a causa 
de su torpeza estratégica y su desmesurada ambición. En 1805 es 
vencido en la batalla de Trafalgar a pesar de contar con el respaldo 
de la flota española; en agosto de 1798 su ejército es 
completamente destruido en la batalla del Nilo por el almirante 
Nelson; en su retirada intenta penetrar en suelo sirio, pero los 
turcos detienen su avance y comienza una desastrosa retirada 
hacia Egipto; en septiembre de 1812 Napoleón llega a Moscú con 
un ejército de 600 mil hombres y se retira en noviembre de ese 
mismo año cruzando el río Berezina con tan sólo 10 mil -el resto 
perecerá a causa del frío y el agotamiento; en 1815 es vencido en 
Waterloo por el general Wellington; en 1814 todas las fronteras de 
Francia estaban siendo atacadas por la coalición europea sin que 
Bonaparte pudiera combatirles ni llegar a ningún acuerdo de paz; 
el 30 de marzo toman Paris; el Gran Ejército de Napoleón es hecho 
trizas en la batalla de Leipzig; en junio de ese mismo año, tras la 
derrota del ejército francés en España, se retira de la península y 
en octubre los británicos atacan sus defensas al norte de los 
Pirineos; en Italia los austriacos toman la ofensiva, cruzan el río 
Adige y ocupan Romagna.  

En realidad, nunca le importó Francia. Su obsesión era 
establecer el reino universal que los merovingios nunca lograron 
implantar. Quizás por ello, siempre estuvo muy interesado en las 
genealogías merovingias, pues si lograba rastrear la suya hasta la 
de aquellos, quedaría justificada su traición a los que le habían 
elevado al poder -los jacobinos y la propia Revolución. De nuevo, 
no se lograba equilibrar la ecuación. Robespierre había finiquitado 
la monarquía y el papado, pero no logró encontrar una verdadera 



270 
 

legitimación a su poder -la Vendée estaba en armas, los royalistas 
ocupaban una buena parte del Directorio y de los Consejos y, para 
colmo de males, la mitad de Europa se había unido en una alianza 
contra los revolucionarios. Francia estaba sumida en un caos 
interno y en una continua amenaza externa, amenaza que 
Napoleón aprovechará para abrir varios frentes en Italia y Austria y 
conseguir salvar las fronteras de Francia. A cambio, instaurará la 
monarquía, coronándose emperador, y restablecerá la paz con 
Roma tras la firma del Concordato de 1801 con el papa Pio VII. La 
historia parecía burlarse de todos los intentos judíos de establecer 
un poder universal laico, lejos de la vigilancia profética y al margen 
de la Ley divina. 

Cuando en 1804 los servicios secretos de Napoleón 
descubrieron un complot británico para asesinarle, Bonaparte 
decidió reaccionar enérgicamente con el fin de desanimar a sus 
oponentes a que lo intentasen de nuevo. El jefe de la seguridad, 
Joseph Fouché, estaba convencido de que el verdadero cerebro de 
la operación era el joven duque de Enghien, descendiente de la 
casa de los Borbón. Apoyándose en el acuerdo de Talleyrand -en el 
que se contemplaba una especie de ley de extradición con los 
países que quedaban dentro de la influencia de Francia- Joseph 
Fouché secuestró al duque en suelo neutral y lo trasladó a 
Vincennes, donde fue juzgado y fusilado, incidente éste que 
provocaría el resurgimiento de una fuerte oposición por parte de 
la aristocracia europea. 

Fouché es otro de esos personajes judíos que parecen salidos 
de debajo de la tierra. Pocos intrigantes en la historia han dado su 
talla. Su eficacia y oportunismo le permitió servir a todos los 
gobiernos que hubo desde 1792 a 1815. Fue presidente del club de 
los jacobinos y votó a favor de guillotinar al rey, posición ésta que 
no le impidió acceder al cargo de ministro plenipotenciario de 
Dresde bajo la recién restaurada monarquía de Luis XVIII, hermano 
del rey guillotinado ni tampoco le impidió organizar los servicios 
secretos durante el gobierno de Napoleón, a pesar de sus intrigas 
con los royalistas y los británicos. Pero su acción más decisiva y la 

ebcid:com.britannica.oec2.identifier.ArticleIdentifier?articleId=71065&library=EB&query=null&title=Talleyrand#9071065.toc
ebcid:com.britannica.oec2.identifier.ArticleIdentifier?articleId=35015&library=EB&query=null&title=Joseph%20Fouch%C3%A9#9035015.toc
ebcid:com.britannica.oec2.identifier.ArticleIdentifier?articleId=35015&library=EB&query=null&title=Joseph%20Fouch%C3%A9#9035015.toc


271 
 

que más cara costaría a Francia fue su conversación con Napoleón 
tras el fusilamiento del duque de Enghien. En ella Fouché 
convenció a Bonaparte de que la mejor manera de evitar futuras 
conspiraciones era la de transformar el consulado vitalicio en 
monarquía hereditaria, ya que el hecho de que hubiera un 
heredero eliminaría toda esperanza de cambiar el régimen por 
medio del asesinato. Napoleón no se hizo de rogar y el 28 de mayo 
de 1804 se proclamó oficialmente la monarquía napoleónica. 
Como emperador, revivió numerosas instituciones monárquicas 
que habían sido abolidas por la Revolución. Más aún, quiso ser 
consagrado por el mismísimo papa, de forma que su coronación 
fuese todavía más impresionante que la de los reyes de Francia. 
Pio VII accedió a venir a Paris y la ceremonia, tan ultrajante para 
los royalistas como para los soldados de la Revolución, se celebró 
en la catedral de Notre Dame en diciembre de 1804. 

Pero también esta vez los lobbies judíos calcularon mal el salto 
y el mercenario corso, el “genio militar”, comenzó a perder las 
posesiones del Imperio, su prestigio y su poder. Fue expulsado de 
Portugal y de España, de Italia y de Austria, y la coalición europea, 
liderada por Gran Bretaña, llegó a las puertas de Paris el 30 de 
marzo de 1814. El 6 de abril abdicaba el emperador y era 
deportado a la isla de Elba. Tras un intento fallido de hacerse de 
nuevo con el poder, fue finalmente deportado en octubre de 1815 
a la isla de Santa Helena, donde murió 6 años más tarde. Luis XVIII, 
hermano del guillotinado Luis XVI, recuperaba la corona de Francia 
y establecía de nuevo el linaje borbón de la dinastía capeta. Las 
aguas volvían a su cauce para desesperación y agonía de los hijos 
de la Revolución. 

Un dato, sin duda, muy importante, y que la mayoría de los 
historiadores han pasado por alto, es el intento de Napoleón, tras 
su fallido golpe de estado, de huir a los Estados Unidos. La mayoría 
de las logias masonas y de los judíos comenzaban a perder la 
esperanza de que Europa fuese la tierra prometida. Mil años de 
intentos fallidos, millones de muertos en guerras inútiles, 
asesinatos y traiciones, resultaban una pesada carga con la que 



272 
 

presentarse ante la historia. Había en este viejo continente como 
una maldición que les impedía establecer su reino de forma 
duradera y estable. Quizás era tiempo de intentarlo en el nuevo 
mundo, una tierra virgen e inmensa, sin un pasado monárquico 
que reclamase derechos y prebendas, sin papas, sin vaticanos ni 
romas -un lugar donde se pudiera comenzar desde los mismísimos 
cimientos a construir su edificio laico de dominación universal. De 
forma paulatina, los lobbies judíos irán trasladándose a las 
Américas, esparciendo sus redes bancarias y sus negocios de 
prestamistas; editando los primeros periódicos y controlando los 
incipientes mass media; ocupando puestos en las diversas 
administraciones; redactando su constitución y “coronándose”  
presidentes de los nuevos Estados Unidos. 

 
 
13. EL TIRO DE GRACIO AL IMPERIO OTOMANO 

 

Pero aún quedaban balas en la recámara y lobbies judíos 
deseosos de dominar Europa y hacer de ella su tierra prometida. 
Antes sin embargo, había que desmembrar al gigante otomano, el 
otro poder que, como la monarquía, se había establecido por 
decreto divino. El sultán de Estambul era, de hecho, la única 
autoridad legítima de la Tierra. Su ascendencia política llegaba 
hasta el Profeta Muhammad (s.a.s), Sello de la Profecía y 
descendiente de Ibrahim (a.s) por la rama de Ismail. Ningún 
monarca podía atribuirse tan excelso linaje. Por si ello no fuera 
suficiente, el sultanato se había instalado en Estambul tras 
derrotar a los cruzados -es decir, a todas las monarquías; tras 
liquidar el imperio bizantino, tomar su capital -la antigua 
Constantinopla, y conquistar la práctica totalidad del mundo. 
Mientras los caballos otomanos siguieran bebiendo en las aguas 
del Vístula y del Danubio y sus jinetes cabalgaran sin tener que 
mostrar credencial alguna desde Marruecos hasta el Golfo Pérsico, 
el sueño judío no se podría llevar a cabo. Decidieron, pues, abrir 
dos frentes. En uno, Lawrence de Arabia se encargaba de 



273 
 

reagrupar a las tribus árabes y de sublevarlas contra las 
autoridades otomanas a través de un nuevo concepto, el 
panarabismo. En el otro, los serbios, instigados por Rusia, 
organizaban las guerras de los Balcanes y arrancaban al sultanato 
la mayor parte de sus posesiones en la Europa oriental.  

A pesar de las victorias conseguidas contra los turcos y los 
búlgaros en la primera y segunda Guerra de los Balcanes (1912-
1913), los serbios aspiraban a mucho más; aspiraban a anexionarse 
toda la región, la propia Bulgaria, Croacia, Macedonia, Albania, 
Montenegro… y crear una liga de naciones serbias. La idea se 
fraguó política y militarmente en el seno de la sociedad secreta 
“Unión o Muerte” -también conocida como “la Mano Negra”- 
organizada y dirigida por el coronel Dragutin Dimitrijević, jefe de 
los servicios secretos serbios. Como jefe de esta organización 
respondía al apodo de “Apis” (nombre de una de las principales 
deidades de Egipto); curioso apodo para un militar, pero no tan 
curioso para el jefe de una logia masona.  

Las guerras de los Balcanes reorganizaron las fronteras de 
media Europa de forma que no satisfizo a nadie. Bulgaria perdía 
Macedonia y buscaba apoyo en Austria, quien a su vez obligaba a 
Serbia a abandonar sus conquistas en Albania, lo que hacía que 
ésta mirase a Viena con mucha más hostilidad que antes. La Mano 
Negra decide actuar y el 28 de Junio de 1914 Gavrilo Princip, uno 
de sus miembros, con cuatro revolucionarios más, asesina en 
Sarajevo al archiduque Francis Ferdinand, heredero al trono 
austro-húngaro, dando comienzo, de facto, a la Primera Guerra 
Mundial. 

En otro escenario -el de la blanca Rusia- y desde 1905 los 
lobbies judíos luchaban por implantar la revolución que Marx y 
Engels propusieran al mundo en su Manifiesto de 1848. Como ya 
hemos dicho, estos dos amigos, burgueses y judíos, representaban 
la fuente que afloraba de la corriente subterránea de Thomas 
Müntzer, reformista en un sentido pero, ante todo, portador de 
una visión interior que, si bien en su época no podía dejar de ser 
religiosa, contenía todos los elementos necesarios para erigirse en 



274 
 

basamento de la nueva religión laica judía. Comenzó su revuelta 
contra la doctrina oficial católica siguiendo los pasos de Lutero, 
pero enseguida se desligaría de él y continuaría solo su camino. 
Según la clara comprensión a la que su propia experiencia le había 
llevado, la enseñanza provenía del Espíritu Santo y no de las 
Escrituras, como defendía la mayoría de los reformistas. Hacía ya 
varios siglos que circulaban decenas de tratados como la Tufha del 
franciscano Anselmo de Turmeda, convertido al Islam a finales del 
siglo XIV, en los que claramente se exponían las contradicciones y 
errores que contenían los “libros sagrados”, lo que hacía que para 
muchos pensadores como Müntzer la Biblia careciese de una 
infalible autoridad. Ya en el siglo XI y XII el judío andalusí Isaac ibn 
Yashush hacía una crítica de la validez histórica de algunos pasajes 
del Génesis, como la lista de reyes edomitas que vivieron mucho 
después de la muerte de Musa (a.s). De este estudio se hace eco el 
rabino judeo-andalusí Abraham ibn Ezra y amplía el hallazgo de 
Yashush a otros pasajes bíblicos igualmente en clara contradicción 
con el tiempo histórico. En esa misma línea habría que situar el 
trabajo del erudito damasceno Bonfils. 

Los radicales postulados de Müntzer pronto chocarán 
irreconciliablemente con la “ortodoxia reformista” y serán esos 
humanistas, liberales y antiautoritarios luteranos los que lo 
expulsen de Nordhausen. Intenta conseguir el apoyo de los 
Taboritas -un grupo de reformistas de Bohemia que seguía las 
enseñanzas de Jan Hus -quemado vivo por orden de las 
autoridades eclesiásticas de Constancia, y discípulo a su vez del 
inglés John Wycliff, verdadero precursor de la Reforma, quien ya 
en el siglo XIV exigía a Roma en sus ingenuos escritos que 
devolviera todas sus inmensas riquezas y propiedades a los 
feligreses más pobres. Al mismo tiempo, condenaba por idólatra y 
anti-bíblica la idea de la transubstanciación, por la cual en la 
eucaristía el pan y el vino se convertían en verdadero cuerpo y 
verdadera sangre de Cristo. 

Pero la visión de Müntzer iba más allá de una mera disputa 
doctrinal. Proyectaba el final de la historia, el verdadero 



275 
 

apocalipsis. El anti-Cristo gobernará, inevitablemente, sobre la 
Tierra, algo absolutamente intolerable para los creyentes. Éstos 
deberán luchar hasta desterrar el mal de este mundo. Pero cuando 
mira a su alrededor, no ve sino acomodados burgueses, ignorantes 
terratenientes y corruptos clérigos. ¿Quién entonces asumirá tan 
ardua y a la vez sublime tarea? La respuesta la encuentra en 
Zwickau, una ciudad fundada por colonos eslavos en el siglo XI, y 
que ahora sufría grandes tensiones entre las clases acomodadas y 
los incipientes gremios de mineros. En su trabajo de pastor 
reformista entra en contacto con los mineros, con los campesinos, 
con los desheredados. Ve en ellos una inocencia de la que los otros 
grupos sociales más acomodados carecen. Su humilde y pura 
forma de vida les confiere una “santidad” que impresiona 
profundamente a Müntzer. El Espíritu Santo deposita en su 
corazón la certeza de que son los desvalidos del mundo los 
elegidos por Dios para luchar contra el anti-Cristo, para derrocar al 
mal -el mismo patrón sobre el que Marx erige su teoría.  

Desde los albores de la historia, la maldad no ha dejado de 
imponerse una y otra vez sobre las sociedades obligándoles a 
desarrollar los más variados sistemas tiránicos de gobierno. Ese 
mal estará representado para Marx -un hombre del siglo XIX, judío 
y por lo tanto portador de un concepto laico de la religión- en la 
aristocracia y más tarde en la burguesía. ¿Quién entonces podrá 
luchar contra ese mal y vencerlo? Marx responderá de la misma 
forma que Müntzer -los desvalidos, los campesinos, los 
desheredados… que ahora trabajan en grandes fábricas urbanas y 
reciben el nombre de “proletarios”. Marx rodea a esta clase social 
de la misma aura de pureza y santidad con la que Müntzer rodeaba 
a los campesinos alemanes. Estaba convencido de que si el 
proletariado asumía el liderazgo y llegaba a establecer su 
dictadura, el mal dejaría de tener poder sobre la tierra; los 
hombres vivirían en paz y armonía; se acabaría la injusticia, la 
explotación del hombre por el hombre y sobrevendría una nueva 
era de felicidad. Esa visión apocalíptica y ateo-religiosa de Marx 
llegará al siglo XX convertida en una revolución liderada por otros 



276 
 

dos judíos, Leo Trotsky y Lenin. Tras ellos, los ideólogos soviéticos, 
ajenos al verdadero proyecto de Müntzer y de Marx, irán cayendo 
en una cada vez mayor confusión que desembocará en la no 
menos confusa “perestroika”.  

Las corrientes subterráneas, que no han dejado nunca de 
regar los extensos campos del poder judío, hacían su trabajo. Las 
logias masonas, las ideas renacentistas originarias de la reforma y 
del humanismo, las revoluciones… apuntalaban con más y más 
contrafuertes el edificio laico judío que se erigía en medio de un 
apoteósico escenario -frente a un universo creado y sustentado 
por un Dios Omnipotente surgía la imagen de una poderosa e 
inteligente materia estudiada, comprendida y controlada por el 
intelecto humano -único señor del firmamento. El muro de Berlín 
caía ante los atónitos y esperanzadores ojos de la ciudadanía 
occidental, pero la Revolución Rusa había cumplido su doble 
misión -acabar con el tercer y último poder monárquico 
hereditario, el de los zares; e instaurar una fiṭrah secular -la 
cultura. 

La Revolución Francesa había fracasado en la inmediatez de 
sus logros, pero en 1905 una nueva ley separaba la Iglesia del 
estado y se liquidaba el Concordato de 1801. La práctica totalidad 
de Europa era laica y republicana aunque todavía se mantuviese el 
juego de unas monarquías “constitucionales” que hacían el papel 
de “estado” cuando en realidad eran la burguesía y el sufragio 
universal los medios que los judíos utilizaban ahora para imponer 
sus programas de gobierno, su economía bancaria y su “religioso” 
ateísmo.  

El ya debilitado, casi moribundo, Imperio Otomano recibía el 
tiro de gracia al involucrarse en la Primera Guerra Mundial del lado 
de los poderes centrales -Alemania y el Imperio austro-húngaro- 
siguiendo la desastrosa política exterior de “Los Jóvenes Turcos”. 
Volvamos unos años atrás y busquemos la corriente subterránea 
de la que afloró este calamitoso río que desbordó sus propias 
riberas e inundó los fértiles campos otomanos. 



277 
 

En 1889 una conspiración contra el sultán Abdelhamid II, 
preparada en el colegio médico militar, se extendió a otros 
colegios de Estambul. Los conspiradores se dieron en llamar 
“Comité de Unión y  Progreso -CUP (İttihad ve Terakki Cemiyeti)- 
más conocidos comúnmente como “Los Jóvenes Turcos”. Cuando 
se descubre la trama, algunos de sus líderes abandonan el país y se 
exilian en El Cairo, Ginebra y París, donde preparan la futura 
revolución sobre la base de una crítica general del sistema 
Hamadiano. No obstante, pronto surgirá una facción rival, la 
liderada por el príncipe Sabaheddin. Su grupo, llamado “Liga de 
Iniciativa Privada y Descentralización”, exponía muchos de los 
principios propuestos por el CUP, pero frente a su idea de una 
mayor centralización administrativa y de la absoluta exclusión de 
influencias extranjeras, la Liga abogaba por una radical 
descentralización y la asistencia europea a la hora de implantar las 
nuevas reformas.  

Los emigrados podían ofrecer sustento ideológico a los 
disidentes, pero Abdelhamid no podría ser derrocado mientras el 
ejército se mantuviera fiel al sultanato. Por ello, el verdadero 
origen de la revolución de Los Jóvenes Turcos de 1908 descansa en 
el descontento que cundía en el Tercer Regimiento estacionado en 
Macedonia, cuyos oficiales actuaban al margen de los dirigentes 
del CUP en Paris. Obviamente, esta disparidad de programas no 
convenía al proyecto de hacerse con el poder y derrocar al sultán. 
Por ello, un grupo de logias masonas, tanto de Francia e Inglaterra 
como de dentro de la propia Turquía, irán amalgamando a todos 
los disidentes -incluida la Liga y los oficiales del Tercer Regimiento- 
en el CUP, hasta que en julio de 1908 la coalición está lista para 
lanzar sus ataques por todo el país, obligando a Abdelhamid II a 
restaurar la constitución de 1876 y a llamar de nuevo al 
parlamento. Los Jóvenes Turcos han logrado establecer un 
gobierno constitucional, pero sus desavenencias internas les 
impedirán tomar verdadero control del mismo hasta 1913. 

Su verdadero objetivo no era -como la historia oficial europea 
ha dado a entender- la mejora educativa y la industrialización del 

ebcid:com.britannica.oec2.identifier.IndexEntryContentIdentifier?idxStructId=514922&library=EB


278 
 

país, pues no hicieron ni una cosa ni otra, sino la liquidación 
definitiva del sultanato; de la misma forma que la Revolución Rusa 
aspiraba, ante todo, a la abolición del zarismo, y la Revolución 
Francesa a la “decapitación” de la monarquía. Y todo ello era parte 
del sueño y de la estrategia judía para construir su gran edificio 
laico. 

En 1909 es depuesto Abdelhamid II y reemplazado por 
Mehmed V. Su tarea no será ya la de gobernar, sino la de emendar 
la constitución y transferir el verdadero poder al parlamento. 
Durante todo este tiempo, y casi desde la fundación del CUP, ha 
jugado un claro liderazgo un joven turco, un joven masón bien 
entrenado por las logias de Francia y, sobre todo, de Inglaterra -
Kamal Ataturk.  

Desde el punto de vista islámico su actuación durante los años 
siguientes a la Primera Guerra Mundial y su posterior gobierno 
fueron desastrosos y definitivos, ya que a instancias suyas en 
noviembre de 1922 se vota la derogación del sultanato y en marzo 
de 1924 se abole el califato como forma de gobierno de la nación 
musulmana. Se desmantelan las madrasas, se eliminan las cortes 
religiosas y cientos de ‘ulamah son colgados en el paseo que se 
extiende desde un presuntuoso obelisco hasta la Mezquita del 
Sultán Ahmad. La audacia siempre audacia fue aún más audaz 
cuando el propio Ataturk, pizarra en mano, se decide a recorrer 
toda Turquía enseñando a la gente el nuevo alfabeto, el alfabeto 
latino, que a partir de ahora substituirá al árabe, privando a 
millones de musulmanes del magnífico e inestimable legado en 
lengua otomana -osmanli. Esta aberrante medida nos hace pensar 
en la propuesta que Fatih Sultán Mehmed (1432-1481) hizo a sus 
consecutivos shuyuj -Mulla Fahrettin, Mulla Husrey y Mulla 
Güranir- de unificar en el árabe todas las lenguas del Imperio. 
Unánimemente le aconsejaron que no lo hiciera, alegando las más 
peregrinas razones con el objetivo de ocultar la verdadera -el 
temor a que de esta forma se construyera una verdadera nación 
musulmana basada en la lengua del Qur’an y del hadiz en vez de 
un reino turco sufi. No es difícil imaginar qué habría sucedido si 

ebcid:com.britannica.oec2.identifier.ArticleIdentifier?articleId=51807&library=EB&query=null&title=Mehmed%20V#9051807.toc


279 
 

desde Marruecos hasta China todas las comunidades islámicas 
hubieran hecho suya la lengua árabe. La influencia cultural de 
Occidente se habría estrellado contra la fiṭrah ahora robustecida 
por el idioma original, en el que se había vertido la milenaria 
sabiduría profética.  

En ese viaje Ataturk no sólo lleva una pizarra debajo del brazo, 
sino también el mensaje urgente de europeizar el estilo de vida 
turco, la economía, la educación y los valores de la sociedad -la 
incuestionable laicización. Aquellos judíos que desde Grecia y 
Anatolia habían ido penetrando en la Europa continental y que 
más tarde llegarían a la Champagne francesa convertidos en 
francos y en merovingios… aquellos mismos judíos que intentaron 
hacerse con Oriente Medio y con Europa a través de las cruzadas y 
de las órdenes de caballería y que en 1793 gritaban: “¡Jacques de 
Molay! ¡Hoy has sido vengado!”… estaban ahora apuntalando su 
edificio laico con fuertes muros de contravalación -la monarquía, el 
sultanato y el zarismo se hundían en las turbulentas aguas de una 
fiṭrah corrompida y aparecía en su lugar la nueva religión atea 
liderada por la masonería y otras organizaciones secretas, y 
asentada sobre un nuevo sistema político cuya legitimidad se 
apoyaba en las urnas y en la capacidad demagógica de sus 
principales protagonistas.  

Si buscamos un culpable o una causa de tal descalabro, no 
hará falta ir muy lejos. Ya hemos visto que la forma de gobierno 
propia de la fiṭrah es la de una autoridad absoluta custodiada por 
un consejo. En principio, la monarquía, el zarismo o el sultanato, 
bien podrían responder a esta fórmula, si no fuera porque otra de 
las características que deben categóricamente acompañar a esa 
forma de gobierno es la absoluta exclusión de las dinastías. La 
autoridad, el sultanato, no se hereda. Se obtiene por obviedad, por 
méritos acumulados a lo largo de una práctica conocida por las 
elites de la sociedad. Los sultanes, los reyes o los zares sólo se 
preocupaban de asegurar el trono a sus vástagos, rodeándose para 
ello de gente fiel pero, en muchos casos, inexperta e ineficaz. En el 
transcurso de ese poder dinástico, las riquezas de sus vastos 

ebcid:com.britannica.oec2.identifier.ArticleIdentifier?articleId=53226&library=EB&query=null&title=Jacques%20de%20Molay#9053226.toc
ebcid:com.britannica.oec2.identifier.ArticleIdentifier?articleId=53226&library=EB&query=null&title=Jacques%20de%20Molay#9053226.toc


280 
 

territorios, sus gentes… todo pasaba a ser de su propiedad. Ya no 
eran ellos los que servían al pueblo, sino que era el pueblo el que 
tenía que servirles y morir para defender ese trono en el que se 
sentaba, indefectiblemente, la misma sangre. Al mismo tiempo, 
estos sistemas hereditarios habían substituido el consejo asesor y 
custodio por un chamán-mago que protegía a esas dinastías de las 
que tantos privilegios obtenía. 

Grigory Yefimovich, más conocido como Rasputín, era un judío 
dado al libertinaje más escandaloso que logró penetrar en los 
círculos religiosos de San Petersburgo y más tarde en la mismísima 
corte del zar Nicolás II y de su influyente esposa Alejandra. Se sabe 
que siendo muy joven ingresó en el monasterio de Verkhoture, 
donde fue presentado a la secta Khlysty (los flagelantes). Logró 
pervertir su doctrina asceta afirmando que la forma más eficaz de 
acercarse a Dios era realizando lo que él llamaba “la sagrada 
impasibilidad” y que la mejor manera de alcanzar tal estado era a 
través de la “extenuación sexual”, que solamente podía lograrse 
tras un prolongado periodo de depravación. Así contado podría 
parecer demasiado vesánico, pero no muy lejos de esta teoría 
están ciertos grupos tantra. Dada la fama de mago y curandero de 
la que se había investido, en 1908 fue llamado al palacio de Nicolás 
y Alejandra con la esperanza de que pudiera curar a su hijo 
hemofílico de las constantes hemorragias que padecía. Rasputín 
logro aliviar el sufrimiento del pequeño, y al salir del palacio 
advirtió a los padres que el destino de su hijo, como el de la 
dinastía misma, estaba irrevocablemente unido al suyo. De esta 
manera empezaba la década de la poderosa influencia de Rasputín 
sobre la familia imperial y los asuntos de estado. Su aspecto 
imponentemente místico, sus poderes de curar y de predecir el 
futuro, su elocuencia y sagacidad lograron que sus extravagancias 
y perversiones denunciadas al zar repetidamente no hicieran mella 
en la buena reputación de la que gozaba ante la pareja real. Todos 
sus consejos iban encaminados a afianzar su poder sin importarle 
que ello resultara en un grave perjuicio para el gobierno de Rusia. 
Tan negativa y funesta era su influencia, que ya abarcaba incluso 



281 
 

disposiciones militares, que en numerosas ocasiones se intentó, sin 
éxito, asesinarle. No sería hasta 1916 cuando un grupo de 
conservadores, que incluía al Duque Paulovich, logró acabar con su 
vida envenenándole, disparándole dos veces a quemarropa y 
arrojándole, finalmente, a un hoyo perforado en el hielo. 

Chamanes-magos como Rasputín fueron, en numerosas 
ocasiones, los consejeros de monarcas y reyes, de la misma forma 
que los shuyuj-merlines fueron los consejeros de los sultanes. El 
resultado habla por sí solo. Mientras el sultán y muchos de esos 
‘ulamah que más tarde serían colgados públicamente firmaban en 
1920 el tratado de Sevres, por el que los aliados europeos se 
repartían la casi totalidad del territorio otomano, Ataturk, 
rechazando tan humillante acuerdo, reunía un ejército de 18 mil 
hombres y comenzaba una heroica ofensiva que obligó a Grecia y 
al resto de las potencias vencedoras de la Primera Guerra Mundial 
a retirarse a sus posiciones anteriores. En 1923 los aliados no 
tuvieron otra salida que firmar el tratado de Lausanne, que 
desplazaba la frontera turca con Europa hasta el río Maritsa, al 
este de la Tracia.  

 
 
14. LAS DOS GUERRAS: 100 MILLONES DE MUERTOS 

 

La Primera Guerra Mundial tuvo la gravísima consecuencia de 
destruir moral e ideológicamente a Europa y, de alguna forma, al 
mundo entero. Habían muerto 40 millones de seres humanos y se 
habían dado por desaparecidos 8 millones más. El golpe fue 
demasiado duro como para no sacar alguna lección de él. Para 
unos, para la inmensa mayoría, se trataba de una pesadilla que 
durante cuatro años había substituido a la realidad y que a su paso 
no había dejado sino muerte y destrucción. Sin embargo, esa 
inmensa mayoría nunca entendió lo que verdaderamente había 
ocurrido. Simplemente, se sintió víctima de un malhadado viento 
venido de allende los mares. Como en el juego del ajedrez, todas 
las fichas debían sacrificarse para divertir a los dos jugadores. Por 



282 
 

el contrario, los artífices de la masacre sí extrajeron de aquel 
delirio mortífero dos importantes lecciones -a partir de ahora, las 
guerras se ganarían con la tecnología, quedando el factor humano 
relegado a un segundo plano. Por otro lado, muchos de los lobbies 
judíos, de los maestres masones habían llegado a la conclusión de 
que tras mil años de un continuado fracaso la consolidación de una 
gran Europa unida en un mismo proyecto debería realizarse a 
través de la paz y no de la guerra como hasta entonces. Se trataría, 
pues, de crear una supra nación, armada con una potente e 
innovadora tecnología capaz por sí sola de disuadir a terceros de 
entretener sueños de grandeza. Por otro lado, se debería ir 
configurando esa nación a través de alianzas y tratados que 
hermanasen a todos esos lobos que durante siglos se habían 
estado devorando entre sí.  

En este sentido habría que entender el cese en 1939 del 
Ministro soviético de Asuntos Exteriores Maksim Litvinov por parte 
de Stalin. Litvinov, en cuanto que judío, participaba activamente 
en los movimientos que propugnaban un desarme colectivo y una 
“entente” entre las potencias que formaban la recién creada Liga 
de Naciones. Cuando Stalin tomó la decisión final de llegar a un 
pacto de no agresión con Alemania, Litvinov se encontraba 
negociando con Francia y Checoslovaquia una alianza que se 
opusiera al poder nazi y le impidiera llevar a cabo sus planes 
expansionistas. Esta posición, viniendo de su propio Ministro de 
Exteriores, en absoluto convenía a Stalin, por lo que decidió 
reemplazarlo por Mikhaylovich Molotov, un declarado anti- 
occidentalista, que no veía con malos ojos una Europa debilitada 
frente a una Alemania de la que les separaba una amplia tierra 
quemada formada por la Europa del este. 

Pero cualquiera que fueran los planes europeos, el factor 
decisivo iba a ser América. Los lobbies judíos de allende los mares 
vieron claramente que había llegado el momento de mostrar sus 
mejores cartas. Ya no se trataba de que los Estados Unidos jugasen 
el mismo papel simbólico que habían jugado en la Primera Guerra 
Mundial. Esta vez, el nuevo dibujo de fronteras y los pesos en la 

ebcid:com.britannica.oec2.identifier.ArticleIdentifier?articleId=48562&library=EB&query=null&title=Maksim%20Litvinov#9048562.toc
ebcid:com.britannica.oec2.identifier.ArticleIdentifier?articleId=53276&library=EB&query=null&title=Vyacheslav%20Mikhaylovich%20Molotov#9053276.toc


283 
 

balanza de poderes iban a ser radicalmente diferentes -dos 
potencias se repartirían el mundo dejando unos cuantos 
comodines bajo la denominación de “países no alineados”.  

Los lobbies judíos de América habían sacado las mismas 
conclusiones que sus hermanos europeos -desarrollar una 
tecnología punta y declarar a los cuatro vientos la “pax mundi”. 
Por muy cínico que pueda resultar, la bomba atómica y el rastro de 
160 mil muertos que dejó escasos minutos después de la explosión 
se convirtió en el símbolo de esa paz asegurada por la tecnología. 

Sin embargo, el proyecto de la pax mundi tecnificada no pudo 
llevarse a cabo nada más terminar la Primera Guerra Mundial por 
dos factores que de improviso aparecieron en escena -las 
desavenencias, las envidias y las discordias entre los propios 
lobbies judíos. Allah el Altísimo nos advierte repetidamente en el 
Qur’an que si bien los judíos aparentan formar una comunidad 
estrechamente unida, en realidad es todo lo contrario -las disputas 
y vendettas son una práctica habitual y milenaria entre ellos. En el 
Antiguo Testamento queda reflejada esta actitud en numerosos 
pasajes: 

 

Yo llegué a Gabaa de Benjamín con mi concubina, para 
pasar allí la noche. Y levantándose contra mí los de Gabaa, 
rodearon contra mí la casa por la noche, con idea de 
matarme, y a mi concubina la humillaron de tal manera que 
murió. 

Jueces 20:4-5 
  
A continuación, en los siguientes versículos de este mismo 

capítulo se narra la guerra entre la tribu de Benjamín y las otras 
tribus de Israel, y cómo se masacraron mutuamente. Ya hemos 
visto a lo largo de este trabajo las rencillas, las maquinaciones y 
asesinatos dentro de las casas merovingia, carolingia, capeta… 
conspiraciones papales, venganzas y toda clase de otros desmanes. 

Tampoco en este caso hubo acuerdo y mientras unos grupos 
judíos abogaban por el proyecto de una Europa unida esta vez por 
la paz y por una tecnología superior que impidiera que terceros 



284 
 

países supusieran una seria amenaza, otros grupos seguían 
empeñados en continuar con la tradicional estrategia de 
imponerse por la fuerza.  

La política del “appeasement” -negociar para evitar la guerra- 
del Primer Ministro británico Chamberlain va todavía más allá de la 
posición de Litvinov, si bien ambas persiguen el mismo objetivo -
conseguir el poder por la paz.  

Sin embargo, los judíos alemanes no se resignaban a que el 
asunto terminase de esta forma. Hasta el momento no habían 
hecho sino jugar en la historia un papel secundario, de apoyo y, a 
veces, de víctima. Pero ahora tenían ventaja sobre el resto de sus 
hermanos europeos. Es aquí donde surge el segundo factor que 
coge por sorpresa a todas las facciones judías -Alemania no ha sido 
vencida militarmente, sino por la clase política y el propio Kaiser 
Guillermo II. El general Ludendorff, jefe del Estado Mayor alemán 
al final de la guerra, comprende la gran dificultad que supondría 
vencer de forma total y pide que se abran las negociaciones para 
un armisticio; pero cuando se da cuenta de las severas condiciones 
que los aliados exigen para un definitivo alto el fuego, Ludendorff 
insiste en que la guerra debe continuar. Sin embargo, la rendición 
la han negociado los políticos y será un político y no un militar 
quien firme el armisticio por parte de Alemania. Ludendorff no 
cejará hasta su muerte de proclamar que al ejército alemán “le han 
clavado un puñal por la espalda”. Los historiadores occidentales 
hablarán de la “leyenda Ludendorff”, pero algo de verdad debía 
haber en esa “leyenda”, pues cuando Hitler invade Europa, lo hace 
sin que ninguna de las naciones “vencedoras” en la Primera Guerra 
Mundial oponga la menor resistencia. En efecto, eran ellas las que 
se estaban reconstruyendo; habían sido ellas las derrotadas. El 
impacto emocional de 50 millones de muertos había hecho que 
progresase la política del desarme, de la Liga de Naciones, del 
“appeasement” y del aislacionismo estadounidense. El discurso de 
despedida del Presidente norteamericano, el masón George 
Washington, en el que instaba a sus sucesores a “observar buena 
fe y justicia con todas las naciones; a cultivar la paz y la armonía 

ebcid:com.britannica.oec2.identifier.ArticleIdentifier?articleId=471767&library=EB&query=null&title=appeasement#9471767.toc


285 
 

con todas ellas” encontraba su colofón en la llamada “doctrina 
Monroe”, que propugnaba la no intervención en los conflictos 
entre las naciones europeas. No obstante, donde mejor puede 
aplicarse el término “aislacionismo” es a la atmósfera política que 
reinaba en los Estados Unidos en los años 30. El senador judío 
Hiram Johnson propuso en 1934 la ley que lleva su nombre y que 
prevenía al gobierno americano de ofrecer ayuda económica y 
militar a los países europeos que entrasen en disputa. A partir de 
ahora había que vencer con alianzas, con negociaciones, con un 
constante tira y afloja que impidiese que se rompiera la cuerda. La 
facción judía que proponía esta política parecía triunfar en todo 
Occidente, especialmente en América, de donde había salido. 

Ya hemos visto que los judíos buscan poder, pero sobre todo 
buscan su tierra prometida, su paraíso perdido, su Arcadia. Tras 
haber fracasado en la inhóspita Europa, sus lobbies se van 
trasladando al “nuevo” continente -inmenso, fértil, henchido de 
incalculables riquezas. Judíos y masones van tomando posiciones, 
van construyendo la gran pirámide escalonada, peldaño a peldaño, 
fase a fase. Sin embargo, nada más lejos de la realidad que esa 
imagen bucólica y fraternal que muchos autores occidentales han 
tratado de dar a la masonería y a su labor en el continente 
americano de edificar un mundo nuevo basado en las utópicas 
consignas de la Revolución Francesa. Se trataba de plantar las 
semillas de la rebeldía, del humanismo xenófobo y del más altivo 
individualismo, como queda reflejado en un conocido dicho de los 
colonos de Minnesota -“Un hombre vale un hombre; dos hombres 
valen la mitad de un hombre; tres hombres no valen nada en 
absoluto.” Si fueron realmente esas las semillas que sembraron o 
fueron otras muy distintas, nunca lo sabremos, pero lo cierto es 
que los frutos que dieron no podían estar más lejos de aquellos 
sublimes principios. Esclavizaron a millones de africanos durante 
siglos en las condiciones más inhumanas de cuantas ha registrado 
la historia y exterminaron a la población indígena tras haber 
violado más de 800 contratos subscritos con los indios de América. 
Sin embargo, y a pesar de tan indecoroso y criminal comienzo, 



286 
 

sobre todo si tenemos en cuenta que se trataba de construir el 
paraíso, una facción judía insistía en aislar el país y mantenerlo al 
margen de cualquier conflicto internacional, especialmente en 
Europa. La política judeo-masona de esta facción se sustentaba en 
tres grandes pilares -conseguir la independencia de las potencias 
coloniales, Francia, Gran Bretaña y España; unificar todo el 
territorio americano, e impedir que se recolonizara América del 
Sur. Una vez alcanzados estos tres objetivos, la nueva Arcadia 
abriría sus puertas al milenario proyecto judío.  

Dos elementos, a menudo obviados por los historiadores, 
explican la idiosincrasia y los programas de asentamiento de los 
colonos venidos del viejo continente -el libro del andalusí Ibn Tufail 
El filósofo autodidacto, escrito en el siglo XII y que llegó a ser un 
verdadero bestseller en casi toda Europa a finales del XVII y 
durante todo el XVIII. En él abogaba por la deducción, la 
observación y el razonamiento como los medios idóneos para 
alcanzar el conocimiento, sin necesidad de iglesias ni cleros que lo 
único que hacían era llenar de supersticiones las mentes de 
quienes les escuchaban y seguían. Al mismo tiempo sublimaba el 
escenario de un hombre solo, unido a la naturaleza y a su “dios”, 
capaz de salir adelante y de dominar su medio. Justo lo que 
necesitaban los colonos llegados a una tierra desconocida e 
inmensa en la que, muchas veces, se veían obligados a vivir 
aislados, lejos de cualquier centro urbano, por pequeño que fuese. 
No importaba, seguirían el ejemplo de Hayy ibn Yaqzan, el 
protagonista del libro, y se harían uno con aquella tierra, por hostil 
que resultase, siempre ayudados por su dios y su razón.  

El otro elemento consistía en el concepto protestante del 
destino y de la salvación. Los negros, los indios, los pobres, los 
fracasados, los lisiados… todos ellos debían su condición a la 
voluntad de “Dios” de castigarles y maldecirles. Esta aberrante 
concepción de las iglesias nacidas de la Reforma luterana, hija de 
las mismas doctrinas judías, permitiría a las naciones anglosajonas 
la exterminación de los indios, la absoluta prohibición de casarse 
con ellos, la esclavización de gran parte de la población africana, y 



287 
 

la invasión y colonización de los países más “pobres” o más 
“débiles” que ellos. Con estos dos elementos en la mano, las 
facciones judeo-masonas de América fueron extendiendo su 
influencia controlando la economía, el transporte, la tecnología, 
los medios de comunicación y el gobierno de una nación sin más 
ideólogos y dirigentes que ellos mismos. 

Sin embargo, otras facciones judías seguían empeñadas en 
construir el paraíso en Europa. Nunca se les presentaría mejor 
ocasión. Frente a una zona occidental ocupada en reconstruirse y 
sumergida en las doctrinas del aislacionismo americano y del 
appeasement británico, la economía y la tecnología alemanas -
eufemismo de judías- dominaban el mundo. Había llegado la hora 
de lanzar el ataque definitivo. Como en el caso de Napoleón y de 
muchos otros personajes que se han paseado por la historia como 
verdaderos fantasmas, los lobbies judíos de Alemania fabricaron 
uno más, que en un brevísimo periodo de tiempo pasó a ser la 
figura central sobre la que giró la política del mundo entero. 
Llegado de alguna constelación lejana, un austriaco, sin 
genealogía, sin pasado, como todos los judíos, se presentará como 
el nuevo líder europeo, como la cabeza visible del “laico imperio 
romano”. La banca judía y sus grandes consorcios económicos 
lanzarán a Hitler a la gloria, tan efímera y catastrófica como la de 
sus predecesores. 

La maquinaria de guerra estaba preparada y también la 
diplomática. Todos los esfuerzos de la Unión Soviética por crear 
una alianza con Francia y Gran Bretaña contra un bélico 
resurgimiento alemán fracasarán; incluso la propuesta de Litvinov 
de aislar a Alemania y crear una amplia liga de naciones les 
resultará demasiado provocativa. Es mejor mantener buenas 
relaciones con todo el mundo, Alemania incluida. Stalin no quiere 
perder más tiempo con sus colegas europeos que parecen hablar y 
actuar bajo los efectos del opio o de un trauma paralizante. En 
agosto de 1939 la Unión Soviética firma con Hitler un pacto de no 
agresión, que incluye un protocolo secreto en el que se estipula el 
reparto por ambos países de la Europa del este. Pero quizás Hitler 



288 
 

estaba imbuido del mismo misticismo apocalíptico de Müntzer y 
de Marx, y creyó que esta vez los encargados de derrotar al mal 
serían los arios, los sumerios, los hijos, en definitiva, de Suleyman; 
y sin más preámbulo, en 1941 ataca a la Unión Soviética, que fue 
como cavar su propia tumba y la de sus ejércitos.  

Por su parte, Japón había invadido China y ahora ansiaba 
hacerse con todo el Lejano Oriente y el Pacífico; Italia atacaba el 
Norte de África; Grecia se apoderaba de una gran parte del 
territorio albano; Turquía enviaba sus ejércitos a la Tracia para 
detener el avance italiano en Grecia… pero en ese todos contra 
todos había un plan que se estaba elaborando lejos de Europa, de 
África y de Asia. Los lobbies judíos que habían desembarcado en 
América en el siglo XVII veían ahora su oportunidad dorada de 
cambiar los platillos de la balanza en favor de una inevitable 
división -los Estados Unidos controlarían el mundo occidental 
capitalista y la Unión Soviética el mundo oriental comunista. 
Durante los años de la guerra fría acabarían ambas potencias por 
repartirse el mundo, dejando a China meditar su “ser o no ser”. 

Los lobbies judíos de América y sus logias masonas se 
encontraban en una posición envidiable para cumplir con la 
primera condición que ellos mismos se habían impuesto para 
dominar el mundo -un aplastante desarrollo tecnológico militar. La 
segunda condición -la pax mundi, se lograría con el uso de la 
demagogia sostenida por unos poderosos medios de comunicación 
y por esa fiṭrah artificial -la cultura- que se iba a poner de parte del 
“mundo libre” capitalista, abandonando a sus ideólogos soviéticos, 
incapaces de competir con el consumo, el bienestar material y la 
destrucción del mojigato dique que hasta ahora había separado la 
libertad del libertinaje. Surgía así una nueva fuente de las 
subterráneas aguas templarias, renacentistas, reformistas y 
humanistas; de las corrientes inconformistas e iconoclastas que, en 
muchas ocasiones, habían llevado a sus ideólogos a las hogueras 
de Roma y de Ginebra -nacía la “beat generation”.  

Estas lejanas aguas afloraban en los años cincuenta en barrios 
de San Francisco, los Ángeles y Nueva York. Pronto originaron un 



289 
 

torrente anti-guerras, anti-imperialismo… proponiendo la 
búsqueda interior a través de las drogas, la música, el sexo y el 
budismo Zen. Como de costumbre, después de haber generado un 
sistema, los judíos ya están listos para derrocarlo y destruirlo con 
alguna revolución o con un drenaje por el que se desagüe su 
energía. La beat generation dio lugar al movimiento hippie, que a 
su vez propició el mayo del 68. Ese drenaje seguía vertiendo el 
mensaje mesiánico-judío-masónico de Müntzer y Marx, mezclado 
con una nueva estética influida, en el fondo, por la cultura 
americana. De nuevo, se enfrentaban las dos facciones judías -una 
propugnaba la obtención del paraíso a través de la tecnología 
militar y la pax mundi; la otra se inclinaba por una sobrecogedora 
dominación. Pero esta vez, la facción belicista no sólo había puesto 
toda la carne en el asador, sino también toda la flota del Pacífico 
en la base naval de Pearl Harbor. Los japoneses quizás entendieron 
la treta que se les había preparado, pero estaban metidos en un 
torbellino del que no era fácil salir. Habían declarado la guerra a 
los Estados Unidos y a Gran Bretaña y no les quedó otro remedio 
que atacar Pearl Harbor y destruir los barcos de guerra y los 
aviones de combate allí estacionados, sin que hasta la fecha de hoy 
se pueda explicar de forma racional la desastrosa ineptitud del 
general MacArthur quien, según los archivos de la AIMS 
multimedia, supo con 8 horas de antelación que el mando militar 
japonés había decidido atacar la base naval americana. Según el 
artículo Pearl Harbor Attack de la Enciclopedia Británica, cuando 
un soldado detectó la aparición en el radar de un gran número de 
aviones en dirección a Pearl Harbor, se le ordenó que lo ignorase, 
ya que se esperaba la llegada del vuelo B-17 desde el continente. 
Sin embargo, lo que ese soldado divisó en el radar no era un objeto 
volador, sino decenas de ellos. ¿Qué pasó realmente? Audacia 
siempre audacia. La opinión pública americana y muchos 
senadores y políticos estaban claramente en contra de una 
intervención militar de los Estados Unidos en el conflicto de 
Europa; estaban incluso en contra de ayudar económicamente a 
cualquier nación que estuviera enfrentada con otra. Sólo había una 



290 
 

forma de que Roosevelt lograse la aprobación del congreso para 
entrar de lleno en la Segunda Guerra Mundial y poder así dirigir el 
escenario que de ella resultase -recibir un contundente ataque de 
una de las potencias beligerantes. Murieron cerca de 3000 
soldados americanos, sobre cuyos restos mortales se levantó un 
espléndido monumento conmemorativo -algo que no dejan nunca 
de promover los judíos, pues incluso las masacres exigen una 
cierta cortesía y diseño. Peones humanos, barcos, aviones… todo 
ello se hundía en las aguas del Pacífico y daba pie para continuar 
con el plan de dominación planetaria. El 8 de diciembre el 
congreso americano declaraba formalmente la guerra a Japón. 

Sin embargo, la tecnología estadounidense todavía no era 
superior a la alemana y la guerra que acababa de iniciar con Japón 
-tercera potencia del eje tripartito- no presagiaba un final feliz. 
Más aún, el tiempo les enseñaría a los estrategas americanos que 
el Imperio del Sol Naciente tenía la capacidad militar y humana de 
mantener la guerra indefinidamente e, incluso, de trasladarla a la 
casa de la Unión. Si Alemania e Italia lograban estabilizar su 
posición en Europa, cabía la posibilidad de que el escenario bélico 
se trasladara al Pacífico y Japón recibiera una sustancial ayuda 
militar de sus aliados. América necesitaba una nueva arma que 
hiciera de su ejército un poder invencible, irresistible. Los judíos de 
la facción belicista ya la habían encontrado y se preparaban para 
fabricarla. Sólo hacía falta que Roosevelt comprendiese la 
importancia del proyecto y la absoluta necesidad de que fuesen los 
Estados Unidos los primeros en tener este arma de destrucción 
masiva. El encargado de convencerle fue el físico judío Albert 
Einstein. En su carta al Presidente americano fechada el 2 de 
agosto de 1939 le informa de que -“En el transcurso de los últimos 
cuatro meses se ha podido comprobar que es posible -gracias al 
trabajo de Joliot en Francia y de Fermi y Szilard en América- 
provocar una reacción nuclear en cadena en una gran masa de 
uranio, la cual generaría un gran poder y grandes cantidades de 
elementos del tipo radio. Ahora parece más que seguro que se 
pueda lograr en un futuro cercano. Este nuevo fenómeno podría 



291 
 

conducirnos a la construcción de poderosísimas bombas. Una sola 
bomba de estas características transportada en un buque y 
explosionada en un puerto lo destruiría completamente y parte 
sus las zonas colindantes.”  

El “pacifista” Einstein nos hiela la sangre con sus consejos al 
Presidente, en los que muestra su total desprecio por la vida 
humana. Y en lo que respecta a las materias primas necesarias 
para fabricar este destructor artefacto se abren nuevas 
perspectivas nada halagüeñas para el Congo Belga -en su carta, 
deja caer, a modo de sugerencia, “que la fuente más importante 
de uranio se encuentra en este país.” 

Los especialistas judíos del maquillaje sabían cómo fabricar 
una estrella antes de que inventaran el cine y establecieran 
Hollywood. Con ese especial dominio de las apariencias fabricaron 
a Einstein de la misma forma que antes habían fabricado a 
Newton. Se trataba, como siempre, de encubrir la realidad. 

Desde hacía siglos no dejaban de afluir a la Europa cristiana 
cientos de tratados en árabe y en latín provenientes de los sabios 
musulmanes de al-Ándalus y de Oriente y de sus traducciones de 
obras persas, chinas, babilónicas e hindús; pero la débil base 
científica de Europa en ese tiempo no les permitía entender y 
desarrollar convenientemente lo que leían. En pleno siglo XVII, el 
propio Kepler sigue hablando de orbitas circulares cuando Abu 
Rayhan al-Biruni, ya en el siglo X, critica a Aristóteles por su 
injustificada insistencia en afirmar que los planetas no pueden 
girar en órbitas elípticas. Frente a este estado de cosas, la labor 
fundamental de la Royal Society consistió, precisamente, en unir a 
todos esos investigadores en un mismo lugar y en darles un mismo 
objetivo: Destripar el sistema operativo del universo para dominar 
y subyugar a todas las naciones del mundo. Habían fracasado con 
las cruzadas, habían fracasado con los Templarios… pero está vez, 
la tercera, tenían que triunfar. 

La Royal necesitaba ahora una cabeza visible que aportara 
prestigio y liderazgo en el campo de la ciencia y de la política; y si 
no encontraban esta rara flor -rara en verdad para aquella Europa- 



292 
 

habría que crearla… y apareció Newton, una de las mejores 
falsificaciones de la historia. La mayor parte de su vida profesional 
estuvo dedicada a la alquimia, al esoterismo, a la cábala y a hurgar 
en diferentes sectas cristianas -algunos investigadores hablan de 
su secreta adhesión al arrianismo, si bien parece más plausible que 
su pretendido rechazo a Roma y a sus dogmas -como el de la 
Trinidad- derivase de las corrientes islámicas y las unitarias que, 
como ya hemos visto, afloraron con la obra de Miguel Servet y 
pervivieron en la masonería a la que pertenecían Newton y las 
principales “cabezas” de la Royal.  

Europa necesitaba borrar esas molestas huellas islámicas de 
su currículo científico. Nada más apasionante para los 
maquilladores judíos, que no han dejado desde entonces de 
fabricar “genios” -Copérnico, Galileo, Kepler, Newton… Einstein.  

 

El astrónomo italiano Galileo ha venido siendo un 
paradigma del investigador que desarrolla sus teorías a través 
de un método racional y experimental. No obstante, después 
de recrear algunas de sus investigaciones, más de un 
historiador duda de que Galileo llevase a cabo los 
experimentos por los que se ha hecho famoso. Quizás su 
habilidad estribase en convencer a los otros de sus teorías, 
más que en demostrarlas.   

Otro famoso científico -Isaac Newton- está bajo sospecha 
de haber fabricado datos para que cuadrasen sus teorías, así 
como de haber sido particularmente activo en desacreditar a 
sus oponentes.  

Christopher King. Fraud in Science 

 

No sólo hubo falsificación de datos, sino un trabajo de copiar y 
pegar las teorías, fórmulas y postulados que contenían los 
manuscritos de sabios musulmanes -un trabajo de compilación que 
en muchos casos resultó erróneo. Según el investigador Henry 
Lincoln, antes de morir Newton quemó -ayudado por algunos de 
sus colaboradores más cercanos- cajas enteras de manuscritos y 
otros papeles. Como apunta Michael Morgan en su libro Lost 
History -National Geographic Society: “Newton no descubrió la ley 



293 
 

de la gravedad al observar cómo caía una manzana del árbol, sino 
estudiando los tratados del musulmán iraquí Ibn al-Haytham (965-
1040).” Pero los maquilladores judíos hicieron de él un dios laico, 
un dios mortal que eclipsó toda la historia anterior. 

Otra de las insignes cabezas y verdadero fundador de la Royal 
fue Robert Boyle, nacido en Lismore Castle, Irlanda en 1627. 
Aprendió latín siendo un niño, lo cual le permitiría más tarde tener 
acceso al valiosísimo material científico árabe del que, ahora sí, 
podían sacar los investigadores europeos un verdadero provecho. 
En 1645 se unió a un grupo llamado “el Colegio Invisible” cuyo 
objetivo era el desarrollo de lo que se dio en llamar “la nueva 
filosofía”. Su epistemología promovía nuevos métodos para las 
ciencias experimentales, a través de los cuales los científicos 
pudieran comprobar o rechazar hipótesis por medio de cuidadosos 
experimentos -lo que podemos llamar “el método científico”, 
planteado y desarrollado por el musulmán iraquí Ibn al-Hayzam. En 
1654 Boyle se trasladó a Oxford, donde tenían lugar las reuniones 
del Colegio Invisible. En 1661 -tras la muerte de Cromwell- se 
restablece la monarquía de los Estuardo con Carlos II como rey, lo 
que permite que el Colegio Invisible se transforme en la Royal 
Society, creándose un equipo de investigación estable y oficial -ya 
en 1663 recibe la cédula real, pasando a formar parte de las 
instituciones de la corona británica. Sin embargo, una buena parte 
de sus actividades y de sus miembros siguieron siendo invisibles. A 
la Royal Society y a sus postulados ateo-mesiánicos se irán uniendo 
el resto de los científicos europeos, especialmente franceses y 
alemanes. 

La ciencia del siglo XX, representada por la comunidad 
chamánica de judíos belicistas, necesitaba una estrella refulgente 
que brillara en su cielo artificial del conocimiento; una estrella 
como la que había necesitado la ciencia del siglo XVIII -y decidieron 
fabricar a Einstein.  

En 1939 un grupo de científicos judíos europeos, que 
emigrarán a los Estados Unidos por parecerles una tierra más 
propicia para desarrollar su proyecto laico están de acuerdo en 



294 
 

aplicar la nueva física de fusión al campo militar. En ese mismo 
año, G.B. Pegram, de la Universidad de Columbia, organiza un 
encuentro entre Enrico Fermi y responsables de la marina de 
guerra estadounidense. ¿Quién era -podemos preguntarnos ahora- 
este Enrico Fermi? Aunque una respuesta con todo rigor nos 
exigiría un trabajo independiente al actual, podemos  aventurar 
que fue el verdadero Einstein o, al menos, una buena parte de él. 
Fue el padre indiscutible de la física subatómica y de la física de 
fusión, y el principal arquitecto de la era nuclear. Otra parte fue el 
físico indio Satyendra Nath Bose, nacido en Calcuta en 1894. Sus 
numerosos trabajos científicos contribuyeron al estudio de las 
propiedades electromagnéticas de la ionosfera, al desarrollo de las 
teorías de la cristalografía y termoluminiscencia de los rayos-X, así 
como a la enunciación de la teoría del campo unificado. Su trabajo 
Planck's Law and the Hypothesis of Light Quanta llevó a Einstein a 
buscar su “colaboración”.  

Sin embargo, Einstein poseía una personalidad más propicia 
para ser lanzado al estrellato, algo que convenía a la comunidad 
judía americana que guardaba grandes proyectos en su caja de 
Pandora. Había otras opciones, como la de Robert Oppenheimer, 
otro científico judío a tener en cuenta. Fue director del secreto 
Laboratorio científico de los Álamos durante el desarrollo de la 
bomba atómica y del Instituto de estudios avanzados de Princeton; 
pero a pesar de su brillante currículo, algo había en su carácter que 
no encajaba con el prototipo que buscaban los maquilladores. 
Quizás eran sus escrúpulos a la hora de propiciar un desarrollo 
armamentístico incontrolado; y quizás por ello se le acusó de 
deslealtad al gobierno americano y se le destituyó de su puesto de 
asesor y consejero de las más altas instancias gubernamentales. 
Decididamente, Einstein era su hombre, y su mediación surtió el 
efecto esperado -laboratorios, centros de investigación, agencias 
de coordinación científica, dinero y científicos llegando a Los 
Álamos procedentes de medio mundo.  

De hecho, ya a principios de 1939 los científicos-emigrantes 
judíos que vivían en los Estados Unidos, entre ellos Leo Szilard, 



295 
 

Eugene Wigner y Edward Teller, quien más tarde testificará contra 
su jefe y colaborador Oppenheimer, habían diseñado la campaña 
de presión al gobierno estadounidense para que éste tomara 
consciencia de la importancia estratégica que revestía la 
investigación nuclear. Dado que el viaje a Washington que realizó 
Enrico Fermi para alertar a la marina estadounidense de tal 
necesidad (nadie se imaginaba entonces que una bomba atómica 
pudiera ser lanzada desde un avión) no dio como resultado sino 
una insignificante subvención, decidieron buscar el apoyo del 
“científico más famoso del mundo”, con quien se reunieron en su 
casa de verano en Long Island. Einstein puso su firma al pie de la 
carta que recibió el Presidente Roosevelt y que cambiaría 
dramáticamente el curso de la historia. 

Los maquilladores y asesores de imagen judíos rodearon ese 
frenético periodo de cinco años de un halo místico que encubría la 
terrible manipulación del sistema operativo del universo, por esos 
irresponsables científicos, presentando a Einstein y a la 
investigación armamentística como parte de la “pax mundi”. Sin 
embargo, cuando comparamos las biografías de los numerosos 
científicos implicados en el asunto de la construcción de la bomba 
atómica, y de los artífices de la ciencia del siglo XX en general, 
vemos que Einstein fue el que menos granos aportó al granero de 
la verdadera investigación. Allí está Leo Szilard, un elemento 
decisivo en la iniciación del Proyecto Manhattan, o Max Planck -el 
padre de la teoría cuántica. Allí están los investigadores alemanes -
Otto Hahn, Fritz Strassmann, Lise Meitner y Otto Frisch; y allí están 
los descubrimientos del físico británico James Chadwick (1932) y 
de los químicos franceses Frédéric e Irène Joliot-Curie (1934).  

Nadie niega que Einstein tuviera amplios conocimientos de 
matemáticas y de física. Pero su estatura real fue la de una estrella 
fabricada. Los que realmente hicieron avanzar la física que 
podemos denominar “moderna” fueron otros. Einstein, como 
anteriormente Newton y Copérnico, abrogó toda la ciencia 
anterior, eclipsando con su luz de estudio hollywoodense a los 
verdaderos científicos, de quienes tomó el conocimiento que más 

ebcid:com.britannica.oec2.identifier.ArticleIdentifier?articleId=38792&library=EB&query=null&title=Otto%20Hahn#9038792.toc
ebcid:com.britannica.oec2.identifier.ArticleIdentifier?articleId=69898&library=EB&query=null&title=Fritz%20Strassmann#9069898.toc
ebcid:com.britannica.oec2.identifier.ArticleIdentifier?articleId=51853&library=EB&query=null&title=Lise%20Meitner#9051853.toc
ebcid:com.britannica.oec2.identifier.ArticleIdentifier?articleId=35457&library=EB&query=null&title=Otto%20Frisch#9035457.toc
ebcid:com.britannica.oec2.identifier.ArticleIdentifier?articleId=43905&library=EB&query=null&title=Fr%C3%A9d%C3%A9ric%20and%20Ir%C3%A8ne%20Joliot-Curie#9043905.toc


296 
 

tarde se le atribuiría injustamente a él. En todas las escuelas de 
Occidente se presenta a Einstein como el paradigma del 
investigador científico, relegando al olvido a hombres como Fermi 
o Planck, y haciendo desaparecer por completo el origen de todos 
ellos -los sabios musulmanes de Oriente y de Al-Ándalus, quienes 
ejercieron una decisiva influencia en la concepción científica de 
Occidente.    

La primera bomba atómica explotaba el 16 de julio de 1945 en 
la base aérea de Alamogordo, 193 kilómetros al sur de 
Albuquerque, Nuevo Méjico. Se trataba de una prueba. El poder 
destructivo de aquel diabólico artilugio satisfizo plenamente a 
políticos y científicos. Un mes más tarde estaban listas dos nuevas 
bombas atómicas. Esta vez se tiraron en Hiroshima y Nagasaki. El 
Imperio del Sol Naciente se derrumbó y el mundo entero guardó 
silencio. El 9 de agosto de 1945, en una solemne ceremonia a 
bordo del buque insignia americano Missouri, el general 
MacArthur aceptaba la rendición de Japón. El 9 de septiembre de 
ese mismo año el finiquitado Imperio japonés capitulaba en 
Nanking ante China. Los poderes beligerantes dieron así por 
finalizada la Segunda Guerra Mundial y pasaron esa hoja de la 
historia con el peso de 60 millones de muertos. El muñeco movió 
los labios con un gesto de pesadumbre: “En verdad que el hombre 
es cruel”; y todos hicieron votos por enmendar la naturaleza 
humana. 

 
 
15. EL HOLOCAUSTO: UN CHEQUE EN BLANCO PARA LAS ELITES JUDÍAS 

 

Ahora los lobbies judíos tenían las manos libres para fabricar 
su segunda bomba atómica. Esta vez no necesitaron uranio ni 
plutonio, sino una nueva falsificación de la historia -nacía el 
Holocausto, y con él una dictadura ideológica judía que ha 
impedido que en los últimos 70 años se haya podido desarrollar 
una verdadera investigación al respecto. Más aún, en numerosos 
países europeos negar el Holocausto tal y como lo han presentado 

ebcid:com.britannica.oec2.identifier.ArticleIdentifier?articleId=52993&library=EB&query=null&title=Missouri#9052993.toc


297 
 

los judíos -juez y parte- es un delito. El austriaco David Irving fue 
condenado a tres años de cárcel por haberlo negado. Tras haber 
cumplido trece meses de la pena, un juez de Viena lo puso en 
libertad. En Francia cualquier manifestación “anti-semita" tiene 
pena de cárcel. 

Sin embargo, en el momento en el que hurgamos en la 
historia más reciente, encontramos tantas irregularidades, 
eufemismos, falsificaciones… que no podemos por menos de 
mostrar las cartas marcadas de los ventrílocuos. 

El primer corrimiento tectónico lo encontramos en el 
concepto mismo de “anti-semitismo”, ya que para que exista tal 
cosa debería existir primero el semitismo, un término inventado 
por los judíos y convertido más tarde en diana hacia la que se han 
dirigido todas las flechas no-semitas. Justa recompensa por haber 
tratado de fabricarse un origen sublime que los situase por encima 
de la especie humana. 

El primero en utilizar este vocablo fue el historiador alemán 
August Ludwig von Schlözer cuando en 1781 introdujo el adjetivo 
semitisch para indicar el grupo de lenguas -siriaco, arameo, árabe, 
hebreo, fenicio- habladas por las poblaciones que un pasaje bíblico 
(Gen. 10, 21-31) hace descender de Sem, hijo de Nuh. Más tarde, 
en 1879, Wilhelm Marr utilizó este mismo término para referirse a 
las campañas anti-judías que en esa época tenían lugar en toda 
Europa Central. 

Podemos entender que los judíos, obsesionados como están 
por ser el pueblo elegido portador de la sabiduría primigenia, 
quisieran hacer remontar el origen de su lengua hasta el Profeta 
Nuh (a.s), pero nos cuesta aceptar que una Europa atea aplastada 
por una akademia laica que detesta las religiones y los “libros 
sagrados” haya incorporado el término “semita” a su vocabulario y 
a su “científica” ordenación de las lenguas. 

En un principio, y aún a riesgo de pecar de falta de rigor, no 
vemos inconveniente en admitir que uno de los hijos de Nuh se 
llamase Sem; pero entonces, ¿qué lengua hablaba? Todas las que 
cita Schlözer son lenguas comunes, lo que nos hace concluir que o 



298 
 

bien se originaron a partir de la que hablaba Sem o bien una de 
ellas es el tronco original del que derivan las demás. Y este hecho 
es el que se lleva tratando de ocultar desde hace milenios -la 
lengua original, la primera, es el árabe fuṣha, de la que derivan las 
lenguas que ahora llamamos siriaco y fenicio -Kinani. El arameo, el 
griego, el persa, el sánscrito son, a su vez, derivaciones de aquellas.  

Si ahora, haciendo gala de una total falta de rigor, admitimos 
que los judíos hablaban una lengua derivada de la de Sem y a la 
que dieron el nombre de “semita”, deberemos concluir -teniendo 
en cuenta que Nuh es el segundo padre de la humanidad- que la 
práctica totalidad de las lenguas que hablan los distintos pueblos 
de la tierra son igualmente “semitas” y por lo tanto el anti-
semitismo haría referencia a un odio hacia todos los seres 
humanos. ¿Podemos realmente entender la historia utilizando 
nombres, lugares, dataciones e interpretaciones cuya función 
principal es encubrir la verdad de los hechos? 

La “judeofobia” sería un término mucho más exacto, y tiene 
sus causas. 

Michael Berenbaum comenta en su artículo The Origins of 
Chistian Anti-semitism que tan pronto como los judíos 
abandonaban los territorios de Arabia y más tarde de Palestina, y 
se asentaban en las zonas greco-romanas, generaban una fuerte 
judeofobia -y ello por su carácter arrogante, rebelde, envidioso y 
cínico. Cualquier persona llevaría a cabo un profundo examen de 
conciencia si todos sus vecinos tuvieran una mala opinión de él y 
quisieran que abandonase el barrio. Pero este examen de 
conciencia que de tantos sufrimientos les habría librado choca 
frontalmente con su arrogancia y su cinismo. 

Un detalle de suma importancia a la hora de entender la 
historia es el de la discordia y las divisiones que siempre han 
existido en el seno de la comunidad judía. Su verdadera ideología 
no es la creencia, el monoteísmo, sino el derecho a dominar a 
todos los pueblos de la tierra y a satisfacer todos sus deseos. Para 
lograrlo “sacrificarán” a cuantos peones hagan falta sin importarles 
si esos peones son judíos o gentiles -sólo las elites judías pueden 



299 
 

arrogarse tal prerrogativa. Cuando hablamos de “expulsión de los 
judíos”, ¿a quién nos estamos refiriendo? Esas elites llevan 
milenios “convirtiéndose” y penetrando en las sociedades gentiles, 
ya fueran éstas paganas, cristianas o musulmanas. Veamos un caso 
concreto. Para afianzar su posición en la sociedad castellana y 
posteriormente asegurar su permanencia en Castilla, los judíos 
recurren, junto a la conversión, a la obtención de la carta de 
hidalguía. Para obtener este valioso documento que reconocía la 
tan ansiada pureza de sangre, los judeo-conversos contribuyeron 
más que nadie a la deformación de la historia alterando en la 
medida de sus posibilidades los expedientes que podían poner en 
tela de juicio su pasado. Durante cerca de 300 años los miembros 
de la minoría judeo-conversa falsificaron y destruyeron todo tipo 
de documentos; y lo hicieron con tal eficacia que reconstruir el 
devenir de las familias conversas resulta hoy imposible en la 
mayoría de los casos. Por otra parte, la Corona, siempre necesitada 
de nuevos recursos económicos, vio en la venta de cartas de 
hidalguías una nueva fuente de ingresos para la Hacienda Real. El 
resto, los peones, el lumpen judío tendrá que abandonar los países 
de los que son expulsados, mientras que sus “hermanos lobeznos” 
permanecen en los puestos de poder y de influencia, dirigen la 
economía, la política y la cultura. “Pero no os vayáis muy lejos -
parecen decir- os podríamos necesitar.” Y en verdad que los 
necesitaron y aun los utilizaron con tal maestría que no les 
hicieron falta otras fichas para ganar la partida. 

Llegamos de esta forma al segundo corrimiento tectónico que 
oculta una flagrante falla -el Holocausto. Curiosa palabra, sacada 
del griego holokauston y acuñada por los propios judíos. Más 
curioso aún es su significado -“sacrificio por el fuego”. Pero el 
verbo “sacrificar” viene delimitado, obligatoriamente, por dos 
complementos -uno directo: ¿qué se sacrifica?; y otro indirecto: ¿a 
quién va dirigido el sacrificio? Conocemos el elemento pasivo del 
primer complemento -los judíos; pero desconocemos el elemento 
pasivo del otro complemento: ¿a quién? ¿A quién se sacrificó a los 
judíos? Ya hemos dicho que una de las peculiaridades del carácter 



300 
 

judío es el cinismo. Y esta característica judía va a jugar un papel 
determinante en todas sus estrategias de poder -Pearl Harbor, las 
torres gemelas… el Holocausto. 

El Qur’an confirma esta “delictiva” inclinación: 
 

Después de eso, sois vosotros mismos los que os matáis unos a 
otros, y los que expulsáis de sus hogares a una parte de vosotros, 

apoyando para ello a sus enemigos, recurriendo para ello al 
delito y a la injusticia. Y no obstante, si luego vienen a  

vosotros cautivos de otros, pagabais  su rescate cuando, en 
contra de la prohibición, habíais sido vosotros mismos  

quienes los habíais expulsado. 
Qur'an 2:85 

 

Una exacta descripción de la trama judía para fabricar el 
Holocausto y recibir de Occidente el cheque en blanco que les 
permitiese preparar el nuevo orden mundial. 

Cuando leemos sobre la actividad política y las declaraciones 
públicas de Vladimir Zhirinovsky, a duras penas podemos imaginar 
que se trate de un judío, hecho éste que eludió durante años y 
que, finalmente, confirmó en 2001 cuando visitaba la tumba de su 
padre en Israel. 

En 1990 fundó el Partido Liberal-Democrático de Rusia y ya en 
las elecciones presidenciales de 1991 Zhirinovsky ganó casi el 8% 
de los votos, quedando en tercer lugar después de Boris Yeltsin y 
Nikolay Ivanovich Ryzhkov. En las elecciones parlamentarias de 
1993, su partido consiguió el 23% de los votos, casi el doble del 
partido comunista ruso (12.4%). En varias ocasiones había 
afirmado su adherencia a los valores democráticos, los derechos 
humanos, sistema multipartidista y el estado de derecho. Sin 
embargo, en 1991 declaraba: “Lo digo claramente, cuando llegue 
al poder instauraré una dictadura; Rusia necesita ahora un 
dictador.” Y añadió: “Actuaré sin piedad; cerraré todos los 
periódicos… Puede que tenga que fusilar a 100 mil personas, pero 
los 300 millones restantes, vivirán en paz. Si quieres llamar a mi 
programa “fascismo ruso”, puedes hacerlo.” 



301 
 

A pesar de su origen y de haber participado activamente en 
una organización pro-judío fundada en Rusia hacia 1989 -algo que 
nos trae reminiscencias de Flavio Josefo- se complacía en 
declararse racista y anti-semita. Se quejaba de que la Revolución 
Rusa de 1917 hubiese sido el trabajo de “judíos bautizados” y de 
que el estado de Israel y el Mossad estuvieran involucrados en 
conspirar contra Rusia. En una ocasión declaró que sólo una 
alianza entre los Estados Unidos, Alemania y Rusia podía 
“preservar la raza blanca en Europa y América”. En otra ocasión 
declaró sin ningún tipo de ambages que eran los judíos y las logias 
masonas las que habían empobrecido a Rusia. 

Únicamente las elites judías se benefician de sus planes de 
dominación; el resto de los humanos -judíos lumpen incluidos- no 
son sino fichas, pilas y muñecos. 

 

Los aliados, a pesar de tener exacta información desde el 
principio de la situación de los judíos, no hicieron ningún 
esfuerzo militar para rescatarlos o bombardear los campos de 
trabajo, o las vías férreas que llegaban hasta allí. Sonaron las 
alarmas, se pronunciaron condenas, se hicieron planes para 
juzgar a los culpables después de la guerra, pero no se tomó 
ninguna acción concreta para detener el “genocidio”. 

El informe Vrba-Wetzler ofrecía una clara imagen de la 
vida y muerte en Auschwitz. Como consecuencia de ello, los 
líderes judíos de Slovakia, algunas organizaciones judías 
americanas y la junta de los refugiados de guerra, insistían en 
la intervención de los aliados. Sin embargo, esa insistencia 
estaba lejos de ser unánime. El liderazgo judío estaba 
dividido. La máxima autoridad judía reconocida oficialmente 
se mostraba reacia a presionar para que se tomase una 
acción militar dirigida específicamente a salvar a los judíos.  

Sería un error pensar que el anti-semitismo o la 
indiferencia hacia la grave situación de los judíos -aunque 
ambos existían- fueran la causa principal de la falta de apoyo 
a los bombardeos. El asunto es más complejo. El 11 de junio 
de 1944 el comité ejecutivo de la agencia judía en su reunión 
en Jerusalén se negó a exigir el bombardeo de Auschwitz. Los 



302 
 

líderes judíos en Palestina no eran obviamente ni anti-semitas 
ni indiferentes a la situación de sus hermanos. David Ben-
Gurion, presidente del comité ejecutivo, dijo: “No conocemos 
la verdad de lo que está sucediendo en Polonia, y parece que 
no vamos a poder proponer nada con respecto a este 
asunto.”  

Aunque no se ha encontrado ninguna documentación 
específica del cambio de decisión del 11 de junio, un mes más 
tarde los miembros de la agencia judía llamaban 
insistentemente a que se llevara a cabo el bombardeo de 
Auschwitz. 

Michael Berenbaum, Why wasn't Auschwitz bombed? 
 

Resulta confuso que en el mismo texto se diga que los aliados 
tenían conocimiento “desde el principio” de la situación de los 
judíos y al mismo tiempo se hable del informe Vrba-Wetzler -dos 
presos que lograron escapar de Auschwitz- redactado en 1944 
como la causa de que la agencia judía pidiera a Inglaterra, en julio 
de ese mismo año, que bombardease el campo. Lo cierto es que la 
resistencia polaca no dejó un instante de pasar información a sus 
enlaces en Gran Bretaña no sólo de los campos de trabajo, sino 
también de la exacta localización de bases en las que se estaba 
investigando y construyendo armamento especial. Ese fue el caso 
de la isla Peenemünde situada en el Báltico, en el estuario del río 
Peene y desde donde los alemanes lanzaron sus nuevos y temibles 
misiles V-1 y V-2. Aquel lugar estaba rodeado del más absoluto 
secretismo y de no haber sido por la información que recibieron 
los británicos de la resistencia polaca, nunca habrían dado con él y 
la guerra podría haber tomado un cariz muy diferente.  

Todavía más confuso resulta el consejo que nos da el autor de 
no pensar que fue el anti-semitismo o la indiferencia la causa 
principal de no apoyar los bombardeos. ¡Realmente extraño! 
¿Cómo se puede siquiera contemplar la posibilidad de que los 
líderes judíos fuesen anti-semitas? Pero el propio texto lo afirma, 
aunque no lo considera la causa principal. 



303 
 

En julio de 1944 -si bien no hay ninguna documentación sobre 
este drástico cambio de opinión- la agencia judía pide a Gran 
Bretaña que ataque Auschwitz, a lo que Winston Churchill 
reacciona dando a su Secretario de Asuntos Exteriores, Anthony 
Eden, la críptica sugerencia: “Intenta sacar algún aparato de la 
fuerza aérea. Puedes mencionar mi nombre si lo ves necesario.” 
Sin embargo, los británicos nunca llevaron a cabo el bombardeo. 

Si ahora retrocedemos hasta la invasión alemana de Polonia y 
los acontecimientos subsiguientes, tendremos una imagen mucho 
más nítida de los hechos. Y nada mejor para movernos por aquel 
escabroso escenario que la guía del médico, escritor y pedagogo 
judío Janusz Korczak, seudónimo de Henryk Goldszmit, 
responsable de un orfanato en Varsovia y principal ideólogo de los 
nuevos métodos educativos que poco a poco se irán introduciendo 
en Europa. Su extraordinaria labor en el gueto y su inquebrantable 
lealtad al cuidado de los huérfanos judío-polacos que había 
tomado a su cargo habrían quedado enterradas en el olvido de no 
haber sido por el cineasta polaco Andrzej Wajda, que en 1990 
dirige la película Korczak sobre el guión de la judía Agnieszka 
Holland. En la filmación vemos escenas que nos hielan la sangre y 
al mismo tiempo nos llenan de confusión. En las estaciones de tren 
desde las que son deportados masivamente los judíos hacia los 
campos de trabajo, vemos a oficiales de la Waffen-SS junto a 
miembros de la elite judía decidiendo quienes deben subir al tren y 
quienes quedarse en tierra. Por la noche celebran sentados a la 
misma mesa la buena marcha de la guerra y los pingües beneficios 
que los grandes consorcios económicos judíos están obteniendo 
de ella. Korczak se mantiene al margen de todas esas 
maquinaciones y les advierte que un día u otro los lobos atacarán a 
sus dueños. Pero incluso dentro de la elite judía hay grados y 
estratificación. Los elegidos tienen listo el dinero y los falsos 
pasaportes para emigrar a Suiza, donde se ha ido reuniendo la nata 
más elitista y el dinero de los judíos que morirán en los campos de 
trabajo. Korczak es un hombre pobre, dedicado en cuerpo y alma a 
sus huérfanos, pero quizás una de las mentes más lúcidas de su 



304 
 

tiempo. Los judíos lo necesitan para construir el nuevo orden 
mundial. Le ofrecen dinero y un pasaporte falso -destino, Suiza. 
Korczak les pregunta con inquisitiva mirada -“¿Y los huérfanos?” 
Los sicarios judíos sonríen y le recriminan por su estúpida 
compasión. Ellos tienen grandes proyectos y a él sólo se le ocurre 
preocuparse por esos desheredados. Korczak les devuelve la caja 
con el dinero y el pasaporte. En su mirada hay ahora desprecio y 
recriminación. Unos días más tarde, los niños del orfanato suben a 
uno de los trenes de la muerte; Korczak sube con ellos. Y esa 
imagen atormentará a los judíos hasta el Día del Juicio Final. Esa 
imagen es el dedo índice que señala a las elites judías y les acusa 
de anti-semitas y de haber sacrificado, siglo tras siglo, a millones 
de sus hermanos, a millones de huérfanos y desheredados para 
conseguir, con hipócrita victimismo, el cheque en blanco que les 
permita construir su edificio laico, su edificio corrupto y nefasto en 
el que, uno a uno, serán enterrados por la historia. 

 

Después de eso, sois vosotros mismos los que os matáis unos a 
otros, y los que expulsáis de sus hogares a una parte de vosotros, 

apoyando para ello a sus enemigos, recurriendo para ello al 
delito y a la injusticia. Y no obstante, si luego vienen a vosotros 
cautivos de otros, pagabais su rescate cuando, en contra de la 

prohibición, habíais sido vosotros mismos  
quienes los habíais expulsado. 

Qur'an 2:85 
 

La historia del Holocausto no puede ser más siniestra. Pero 
aún nos queda explicar sus antecedentes; la trama que lo ideó y 
preparó; sus artífices y sus beneficiarios. 

En 1917, una fecha sorprendentemente temprana, Arthur 
James Balfour, Ministro de Asuntos Exteriores británico, escribe 
una carta a Lionel Walter Rothschild, líder de la comunidad judía 
en Inglaterra, en la que le asegura el total apoyo de Gran Bretaña 
al establecimiento en Palestina de la patria judía -national home 
for the Jewish people. Sin embargo, a los líderes sionistas 
asentados en Londres, especialmente a Chaim Weizmann y a 



305 
 

Nahum Sokolow, les pareció una declaración demasiado ambigua 
que no correspondía plenamente con sus expectativas. No veían 
con buenos ojos que se hiciera referencia en ella a los derechos 
civiles y religiosos de las comunidades no-judías de Palestina, a 
pesar de que ni se especificaban cuáles eran esos derechos ni tan 
siquiera se las citaba por su nombre. En cualquier caso, la 
declaración Balfour hacía surgir nuevas esperanzas en los medios 
judíos más radicales y se acercaba lo suficiente a sus aspiraciones 
como para ser aceptada por la Organización Mundial Sionista.  

Sin embargo, la declaración Balfour significaba, ante todo, una 
fragante violación del acuerdo alcanzado entre Hussayn Ibn ‘Ali 
(Emir de Mekkah) y Henry McMahon, alto Comisionado británico 
en Egipto. Durante los años 1915 y 1916 ambos mandatarios 
intercambiaron una profusa correspondencia, cuyo contenido se 
podría sintetizar en la firme voluntad por parte de Gran Bretaña de 
favorecer la creación de un estado árabe independiente a cambio 
de recibir de éste un sustancial apoyo en la guerra que las 
potencias europeas libraban contra el Imperio Otomano. El juego, 
sin embargo, resultó ser triple. A mediados de 1916 se celebró una 
convención secreta entre el representante británico Mark Sykes y 
el francés Georges Picot -con el asentimiento de Rusia- para 
dilucidar cómo iban a repartirse las provincias del moribundo 
Imperio Otomano. En aquel cuerpo despedazado que habían 
dejado los civilizados europeos quedaba un trozo al que todavía no 
habían desgarrado sus colmillos -el territorio palestino. Debido a 
las diferentes etnias y religiones que convivían en él quedaría bajo 
mandato internacional. La declaración Balfour abrogaba de un 
plumazo todos esos acuerdos, pactos y correspondencias, y 
preparaba el terreno para el establecimiento del Estado de Israel a 
través de la invasión armada de Palestina y la posterior 
deportación de sus legítimos moradores.  

El nuevo asentamiento en Palestina de una población judía 
pro-británica ayudaría a Gran Bretaña a proteger los accesos al 
Canal de Suez en el vecino Egipto y le aseguraría una ruta vital con 
sus posesiones en La India. En cuanto a los judíos, se trataba de 



306 
 

volver a pisar “tierra santa”, ahora como hogar definitivo y atalaya 
desde la que lanzar sus tentáculos de poder a los cinco 
continentes. 

En 1917 desaparece la Rusia imperial y en su lugar se erige la 
Unión Soviética, que se desliga de los compromisos y alianzas de 
los zares y por lo tanto del acuerdo Sykes-Picot. Sin embargo, en su 
haber obran las resoluciones seretas a las que han llegado ambas 
potencias y decide hacerlas públicas para agonía de los 
escandalizados árabes que empiezan a entender el triple juego que 
se llevaban entre manos sus libertadores europeos. 

Lawrence de Arabia había hecho su trabajo. Había unificado 
las tribus árabes y sobre todo había despertado en ellos la 
consciencia de formar una nación independiente con derecho a 
gobernarse a sí misma sin la intromisión turca. Pero este 
sentimiento nacionalista que Lawrence había inoculado en las 
células de sus muñecos del desierto con elocuente demagogia se 
volvía ahora contra Balfour y sus enredos. La vigorosa y recién 
creada nación árabe no estaba dispuesta a permitir que se jugara 
de forma tan escandalosa con su futuro. Se habían firmado 
acuerdos y se habían hecho promesas… y habría que cumplirlos. 

En mayo de 1939 el gobierno británico cambia de posición y 
emite un comunicado “administrativo”, recomendando que se 
limite a 75 mil el número de inmigrantes judíos que puedan 
asentarse en Palestina y que dicha emigración se concluya en 
1944, a menos que los residentes árabes consientan en futuras 
inmigraciones. Como es de imaginar, aquel nuevo texto no agradó 
a los sionistas que veían una clara inclinación de la balanza a favor 
de los árabes. 

Sin embargo, la sangre no llegaría al río. Ya hemos visto el 
valor que tienen los pactos y acuerdos cuando los firmantes son las 
“potencias” europeas. Entre bastidores se preparaba el 
Holocausto, un audaz remedio contra las críticas y el posible 
rechazo de la comunidad internacional a un proyecto claramente 
injusto y sionista. Pero aquel comunicado había acallado las voces 
árabes y el estallido de la Segunda Guerra Mundial y el 



307 
 

establecimiento en 1948 del Estado de Israel silenciaron para 
siempre el juego sucio de británicos y judíos. 

Cuerpos famélicos deambulando por los campos de 
concentración nazis; cadáveres calcinados en fosas comunes y 
niños desamparados ahora huérfanos y sin una patria a donde ir 
fueron el cheque en blanco que dio el poder a los lobbies judíos en 
América y en Europa. Todos los atropellos que pudieran cometer a 
partir de ahora quedarían sobreseídos por el recuerdo del 
tremendo sufrimiento que el pueblo elegido de Dios había sufrido 
en los campos de exterminio. 

Los británicos nunca atacaron Auschwitz a pesar de que nada, 
en realidad, les impedía hacerlo. Los líderes judíos no veían razón 
alguna para desperdiciar munición en la defensa de sus hermanos. 
Había que esperar. Aquel sacrificio por el fuego es el que iba a 
purificar su historia pasada y futura; el que les iba a permitir 
entrar, por fin, en la tierra, pero no en la tierra prometida sino en 
una tierra usurpada. 

Es cierto que la fortaleza de la fiṭrah ha sufrido innumerables 
ataques de los asaltantes y sólo queda en pie la torre central. Miles 
de muñecos vociferan a los centinelas que abandonen sus 
posiciones y depongan las armas, pues todas las naciones del 
mundo se han reunido alrededor de los derechos humanos, de la 
libertad y de la igualdad. Los ventrílocuos agitan los bracitos de 
trapo de los muñecos mientras cubren sus rostros con tupidas alas 
negras. Uno de los centinelas se ha encaramado a lo más alto de la 
atalaya y ha gritado desde allí a los muñecos: “¿Acaso no es hora 
de que expulséis el maleficio que os posee, que os hace hablar y 
moveos? ¿Acaso no es hora de que arranquéis la garganta 
transgresora de los ventrílocuos y acudáis prestos a levantar los 
muros de la fiṭrah?” 

                                                           
i Hay numerosas Aleyas en las que se menciona a Mariam 
como la madre de 'Îsâ, pero hay 5 en las que se relata su 
historia y como se llevó a cabo la concepción de su hijo, el 



308 
 

                                                                                                                         

bendito 'Îsâ -estas son 4:171, 5:110, 19:16-22, 23:50 y 66:12. 
Veámoslas. 
 

¡Oh Gente del Libro! No estéis tan erróneamente apegados 
a vuestro Dîn y no digáis de Allah sino la verdad. El Masîḥ, 

hijo de Mariam, no fue sino uno de los  
Mensajeros de Allah, una Orden Suya de creación 

depositada en  
Mariam y un Rûh proveniente de Él. 

Qur-an 4:171 
 

Cuando Allah dijo a 'Îsâ  hijo de Mariam: “Recuerda la 
Gracia que te concedí a ti y a tu madre cuando te apoyé con 

el Rûḥ Qudus y de esta forma pudiste hablar a la gente 
cuando estabas en la cuna y ya de mayor.  

Qur-an 5:110 

En estas dos primeras Aleyas, se habla de una Orden Suya de 
Creación y del Rûḥ como los instrumentos que propiciaron la 
concepción de 'Îsâ; sin embargo, estas indicaciones no tienen 
demasiado sentido para nosotros pues no entendemos cómo 
se materializaron, cómo fecundaron a Mariam. La tercera 
Aleya, en cambio, es mucho más explícita:  

 

Y Mariam, la hija de Imrân, la que guardó (supo cuidar bien 
de) su abertura, e insuflamos en ella parte de Nuestro Rûḥ. 
Y la que creyó en la veracidad de las Palabras de su Señor y 

en Sus Libros y fue de las piadosas. 
Qur-an 66:12 

 

La palabra árabe utilizada en el Qur-an es -faryy- y en esta 
Aleya viene acompañada del pronombre posesivo –de ella, 
hâ- resultando la expresión -faryahâ- que significa -su 
apertura, su vulva. Y fue allí, en la apertura, donde se insufló 
el Rûḥ. Pero seguimos sin comprender cómo se manifestó 



309 
 

                                                                                                                         

ese acto de insuflarle el Rûḥ. La explicación completa la 
encontramos en la sûrah de Mariam: 
 

Y menciona en el Libro a Mariam cuando se apartó de su 
gente retirándose a un lugar al este. Y se ocultó de ellos con 
un velo; y le enviamos Nuestro Rûḥ que asumió la forma de 

un bashar -ser humano- en todos los aspectos. Dijo: “Me 
refugio en el Misericordioso de ti, si eres temeroso (de Él).” 

Dijo: “En verdad que soy un Mensajero de tu Señor para 
concederte un niño puro.” Dijo: “Me anuncia un niño pero 
con ningún bashar -mortal- he tenido relaciones ni soy una 

fornicadora?”  
Dijo: “Así ha dicho tu Señor: ‘Eso es algo de poca 

importancia para Mí;  
será un Signo para los hombres y una Misericordia.  

Es un asunto decretado.’ ” Y concibió; y se retiró lejos de 
allí. 

19:16-22 

En estas Aleyas se nos aclara que el Rûḥ se manifestó en 
forma de hombre, de bashar, y se añade la palabra -sawiya- 
que significa -completo, correcto, sin que le falte nada, en 
todos los sentidos, en todos los aspectos. Es decir, una 
entidad humana con todos sus elementos o, si se quiere, con 
todos sus órganos, con todos sus miembros. Y fue a través de 
ese Rûḥ -con apariencia humana- como se le eyaculó el agua 
primordial, dando lugar a un ser humano con características 
muy especiales. Y Allah es el que sabe. 

 


